## الدين والأراقان عتى المحيدة المياني التي المياني المياني المياني الميانية الميانية

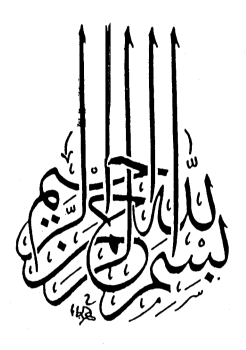
تأليفت المحرَّقِي المَرْنِي الْمِنْ الْمِي تَعِيدُ الْمُعْرِينَ الْمِنْ الْمِي تَعِيدُ الْمُعْرِيدُ الْمُؤْتُ

راجعَهُ وخرج الحاديثه محيرين (هرو) (ارز معيرين طرار رور

مكت بة السندس

### بِنْ الرَّحْمَرِ ٱلرَّحِي

قُلُ أُوحِيَ إِلَى َّأَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفُرٌ مِّنَ ٱلِحُنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ٢٣ يَهْدَى إِلَى ٱلرُّشَد فَعَامَنَا بَهُ ۽ وَلَن نُشْرِكَ بربنا أَحَدُانِ وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبَّنَا مَا أَخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا إِنَّ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى ٱللَّهِ شَطَطًا رَبِّ وَأَنَّا ظَنَنَّآ أَن لَّن تَقُولَ ٱلْإِنسُ وَٱلْحِنُّ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴿ قُ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالِ مِّنَ ٱلْحِنَّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ١٠ وَأَنَّهُمْ ظَنُّواْ كَمَّا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَثَ اللهُ أَحَدًا ﴿ وَأَنَّا لَمُسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ٢٥ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْآنَ يَجِدُ لَهُ إِنْهَابًا رَصَدًا ﴿ وَأَنَّا لَا نَدُرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا نَ



الدليخ والابرهان عسى حرج الجيئ لابرا المدان

# جفوق الطب محفوظ الناكث رُون والمخولات الميثر من المرين والمخولات المرين والمخولات المرين والمخولات المرين والمخولات المرين والمخولات المرين والمرين و

الطبعث الأولى رمضان المبارك ٩٠٤٠ه ابريل ١٩٨٩ م

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمـة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره ونتوب إليه، ونتوكل عليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، ونسأله سبحانه الهدى والرضى والفردوس الأعلى مع المرسلين والصديقين والشهداء وحسن أولئك رفيقا.

والصلاة والسلام على رسولنا محمد بن عبد الله إمام المجاهدين، وصفوة الخلق أجمعين، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الهداة المهديين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: فإن عالم المحسوس المألوف تزهد فيه النفوس، وتعتاد عليه، فلا يشدها إليه إلا ما كان غريباً أو جديداً. ولذلك فإن النفوس منجبلة على التنقيب والبحث عما غاب عنها، واحتجب عن ناظرها، ولذلك كان عالم الجن من العوالم التي استغرقت جهداً بشرياً كبيراً على مدار التاريخ للكشف عن بعض أسرارها، ومعرفة بعض ما أودعه الله فيها من طرائف وعجائب.

وقد رأينا أن نقدم للقارىء طرفاً من العلم حول عالم الجن وأسراره ضمن رسالة كتبها شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله. نسأل الله أن ينفعنا بها في آخرتنا، وأن ينفع بها المسلمين، إنه سميع مجيب. آمين

#### مصادر مطابقة الكتاب:

لا بد من الإشارة إلى أنني اعتمدت في مطابقة نصوص الكتاب على مصدرين هما:

- ١ رسالة قام بنشرها السيد عبد الهادي أبو بكر منير عام ١٩٤٢ هـ وطبعت
   بالمطبعة المنبرية بالأزهر.
- ٢ الجزء التاسع عشر من مجموعة فتاوى ابن تيمية رحمه الله. طبع الرئاسة العامة
   لشئون الحرمين الشريفين.

#### عملي في الكتاب:

يتلخص عملي في الكتاب بما يلي:

- ١ قمت بمطابقة نص الكتاب على النسختين المطبوعتين للكتاب ضمن
   المصدرين اللذين أشرت إليهما سابقاً.
- ٢ وضعت لكل فصل عنواناً مناسباً، كما وضعت خلال الفصول بعض العناوين
   المناسسة.
  - ٣ ضبطت ألفاظ الآيات القرآنية وعينت أماكنها في السور الكريمة.
- ٤ راجعت الأحاديث الشريفة وضبطت ألفاظها من أصولها المعتمدة، وبينت درجة صحتها، وعزوتها إلى محلها في كتب الصحاح.
  - ٥ شرحت ما غمض من كلمات ومعاني وردت في الكتاب.
  - ٦ أتيت ببعض الأدلة للأقوال التي ذكرها شيخ الإسلام ولم يأت عليها بالدليل.
- ٧ ترجمت لبعض الأعلام ـ على قلة ـ التي وردت في الكتاب والتي رأيت أنها
   تحتاج الى تعريف.

أسأل الله أن أكون قد وفقت في عملي، وأن يكون خالصاً لوجه الله الكريم وأن ينفعني به، وينفع به المسلمين. إنه سميع مجيب.

محمد طاهر الزين

١٥ ربيع الأول ١٤٠٩ هـ الكويت: ٢٥ تشرين الأول ١٩٨٨ م

#### الفصسل الأول

#### عموم رسالة محمد ﷺ إلى الإنس والجن

قال شيخ الإسلام أبو العباس تقي الدين أحمد بن شهاب الدين عبد الحليم ابن تيمية رحمه الله:

#### الإيهان برسالة محمد ﷺ :

يجب على الإنسان أن يعلم أن الله عزَّ وجلَّ أرسل محمداً صلى الله عليه وسلم إلى جميع الثقلين \_ الإنس والجن (١) \_ وأوجب عليهم الإيهان به، وبها جاء به وطاعته، وأن يحللوا ما حلل الله ورسوله، ويُحرِّموا ما حرَّم الله ورسوله، وأن يوجبوا ما أوجبه الله ورسوله، ويحبوا ما أحبه الله ورسوله، ويكرهوا ما كرهه الله ورسوله.

وأن كل من قامت عليه الحجة برسالة محمد صلى الله عليه وسلم من الإنس والجن، فلم يؤمن به، استحق عقاب الله تعالى، كما يستحقه أمثاله من الكافرين الذين بعث إليهم الرسول صلى الله عليه وسلم، وهذا أصل متفق عليه بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وأثمة المسلمين وسائر طوائف المسلمين، أهل السنة والجاعة وغيرهم، رضى الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) دليل إرسال النبي صلى الله عليه وسلم إلى الجن قوله تعالى: ﴿ يَا قُومَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللهِ اللهِ عَلَيه سورة الأحقاف، الآية ٣١.

وكذا قوله تعالى ﴿قُلُ أُوحِيَ إِلِيَّ أَنَّه استَمعَ نفرٌ من الجِنِ فقالُوٓا إِنَّا سَمِعَنا قُرءَاناً عجباً \* يَهدي إلى الرُّشدِ فَآمَنًا بهِ ولن نُشرِكَ بِرَبِنا أحداً ﴾ سورة الجن، آية ٢.

#### إثبات وجود الجن:

لم يخالف أحد من طوائف المسلمين في وجود الجن<sup>(٢)</sup>، ولا في أن الله أرسل محمداً صلى الله عليه وسلم إليهم.

وجمهور الكفار على إثبات الجن، أما أهل الكتاب من اليهود والنصارى فهم مقرون بهم كإقرار المسلمين، وإن وجد فيهم من ينكر ذلك، وكما يوجد في المسلمين من ينكر ذلك. يوجد في طوائف المسلمين كالجهمية (٢) والمعتزلة (١) من ينكر ذلك وإن كان جمهور الطائفة وأثمتها مقرين بذلك.

وهذا لأن وجود الجن تواترت به أخبار الأنبياء تواتراً معلوماً بالاضطرار، ومعلوم بالاضطرار: أنهم أحياء، عقلاء، فاعلون بالإرادة، بل مأمورون منهيون، ليسوا صفات وأعراضاً قائمة بالإنسان أو غيره، كما يزعمه بعض الملاحدة.

فلما كان أمر الجن متواتراً عن الأنبياء تواتراً ظاهراً تعرفه العامة والخاصة، لم يمكن طائفة كبيرة من الطوائف المؤمنين بالرسل أن تنكرهم، كما لم يمكن لطائفة كبيرة من الطوائف المؤمنين بالرسل إنكار الملائكة، ولا إنكار معاد الأبدان<sup>(٥)</sup>، ولا إنكار عبادة الله وحده لا شريك له، ولا إنكار أن يرسل الله رسولا من الإنس إلى خلقه، ونحو ذلك مما تواترت به الأخبار عن الأنبياء تواتراً تعرفه العامة والخاصة.

<sup>(</sup>٢) الجِنَّ: ولد الجان، سُموا بذلك لاجتنابهم عن الأبصار فلا يُرَوْن. والجنَّيُّ منسوبٌ إلى الجن أو الجنَّة، قال الجوهري: الجنُّ: خلاف الإنس، سميت بذلك لأنها تخفي ولا تُرى.

<sup>(</sup>٣) الجهمية: فرقة تنتسب إلى الجهم بن صفوان، وتقول: إن الإنسان ليست له إرادة فيها يفعل. ولذا يطلق عليها الجبرية، ومثلها القدرية.

المعتزلة: تنتسب هذه الفرقة إلى واصل بن عطاء، وإليه ينسب القول: بأن مرتكب الكبيرة ليس بمؤمن. بل هو في منزلة بين المنزلتين.

<sup>(</sup>٥) معاد الأبدان: مقصوده عودة الأجسام إلى الحياة بعد الموت وذلك في الأحرة.

كما تواتر (٢) عند العامة والخاصة بجيء موسى عليه السلام إلى فرعون، وغرق فرعون، وجيء المسيح عليه السلام إلى اليهود، وعداوتهم له، وظهور محمد صلى الله عليه وسلم بمكة، وهجرته إلى المدينة، ومجيئه بالقرآن والشرائع الظاهرة، وجنس الآيات الخارقة (٢) التي ظهرت على يديه: كتكثير الطعام والشراب، والإخبار بالغيوب الماضية والمستقبلة التي لا يعلمها بشر إلا بإعلام الله وغير ذلك.

ولهذا أمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم بسؤال أهل الكتاب عما تواتر عندهم، كقوله تعالى:

# ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ الْمُوحِى إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ أَوْمِي إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ أَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ أَلَّا مُعْلَمُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَنْ أَلَّا أَنْ مُنْ أَنْ أَلَّا أَلَّا مِنْ أَنْ أَلَّا مِنْ أَنْ أَلَّا أَنَّا مِنْ أَنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا أَلَّ

فإن من الكفار من أنكر أن يكون لله رسول بشر، فأخبر الله أن الذين أرسلهم قبل محمد صلى الله عليه وسلم كانوا بشراً، وأمر بسؤال أهل الكتاب عن ذلك، وكذلك سؤالهم عن التوحيد وغيره، مما جاءت به الأنبياء، وكفر به الكافرون، قال تعالى:

## ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّكَ أَنْزَلْنَا ﴾ إِلَيْكَ فَسْعَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الْكِتَابَ مِن قَالِلَكَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>٦) التواتر: تواتر الخبريعني أن يرويه جمع من الرواة يستحيل في العادة تواطؤهم على الكذب، عن جمع مثلهم يستحيل اجتماعهم على الكذب كذلك.

<sup>(</sup>٧) الآيات الخارقة: هي المعجزات التي يؤيد الله بها رسله عليهم السلام، ولم تجر العادة أن يحصل مثلها لغيرهم من البشر.

<sup>(</sup>٨) سورة النحل، آية ٤٣.

<sup>(</sup>٩) سورة يونس، من الآية ٩٤.

وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِنْدِ ٱللّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ عِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِيَ إِسْرَ وِيلَ عَلَى مِشْلِهِ عَ فَعَامَنَ وَأَسْنَكُبَرْتُمْ ﴾ (١٠)

وكذلك شهادة أهل الكتاب بتصديق ما أخبر به من أنباء الغيب التي لا يعلمها إلا نبي، أو من أخبره نبي، وقد علموا أن محمداً صلى الله عليه وسلم لم يتعلم من أهل الكتاب شيئاً، وهذا غير شهادة أهل الكتاب له نفسه بها يجدونه من نعته في كتبهم، كقوله تعالى:

﴿ أُولَمْ يَكُن لِمُمْ ءَايَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَا أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَا أُواْ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ ﴿ اللَّ وقوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَدِنَا مُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن رَّبِّكَ

بِالْحَدِيْ ﴾ (١١) وأمثال ذلك.

وهذا بخلاف ما تواتر عند الخاصة من أهل العلم كأحاديث الرؤية وعذاب القبر وفتنته، وأحاديث الشفاعة والصراط والحوض، فهذا ينكره بعض من لم يعرفه من أهل الجهل والضلال، ولهذا أنكر طائفة من المعتزلة كالجبائي (١١٦) وأبي بكر

<sup>(</sup>١٠) سورة الأحقاف، من الآية ١٠.

<sup>(</sup>١١) سورة الشعراء، من الآية ١٩٧.

<sup>(</sup>١٢) سورة الأنعام، الآية ١١٤.

<sup>(</sup>١٣) الجبائسي: هو محمد بن سلام الجبائي ــ ٢٣٥ ــ ٣٠٣ هـ الموافق ٨٤٩ ــ ٩١٦ م من أئمة المعتزلة، ورئيس علماء الكلام في عصره. نسبته إلى جبى من قرى البصرة، له تفسير رد عليه الأشعري.

الرازي (١٤) وغيرهما دخول الجن في بدن المصروع، ولم ينكروا وجود الجن، إذ لم يكن ظهور هذا في المنقول عن الرسول صلى الله عليه وسلم كظهور هذا، وإن كانوا مخطئين في ذلك، ولهذا ذكر الأشعري (١٥) في مقالات أهل السنة والجماعة: أنهم يقولون أن الجني يدخل في بدن المصروع (٢١)، كما قال تعالى:

### ﴿ اللَّهِ مِنْ يَأْكُلُونَ الرِّبَوْاللَّا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَّا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ﴾(١٧).

وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل: قلت لأبي: إن قوماً يزعمون أن الجني لا يدخل في بدن الإنسي!! فقال: يا بني يكذبون، هوذا يتكلم على لسانه. وهذا مبسوط في موضعه.

<sup>(</sup>١٤) الـرازي: محمد بن زكريا الرازي، أبو بكر، فيلسوف وطبيب. له أشغال بالكيمياء والفلسفة والطب توفي سنه ٣١٣ هـ الموافق ٩٢٥ م.

<sup>(</sup>١٥) الأشعري: على بن إسهاعيل بن إسحاق، أبو الحسن، من نسل الصحابي أبي موسى الأشعري، مؤسس مذهب الأشاعرة، ولد في البصرة سنة ٢٦٠ هـ وتوفي سنة ٣٢٤ هـ الموافق ٨٧٤ ـ ٩٣٦ م.

<sup>(</sup>١٦) أخرج الإمام أحمد في المسند ١٧٠/٤ و١٧٠ عن يعلي بن مرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله الله عليه وسلم، أنه أتته امرأة بابن لها قد أصابه لمم (أي مس جن) فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «أخرج عدو الله، أنا رسول الله» قال: فبرأ، فأهدت له كبشين، وشيئاً من أقط وسمن فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ «يا يعلى خذ الأقط والسمن، وخذ أحد الكبشين ورد عليها الآخر» ورجاله ثقات.

وفي الباب عن عثمان بن أبي العاص عند إبن ماجه ٣٥٤٨، وعن جابر عند الدارمي ١٠/١ وسيأتي مزيد بيان لذلك بعد قليل.

الأقط: لبن يطبخ حتى يمصل.

<sup>(</sup>١٧) سورة البقرة، آية ٢٧٥.

والمقصود هنا: أن جميع طوائف المسلمين يقرون بوجود الجن، وكذلك جمهور الكفار، كعامة أهل الكتاب، وكذلك عامة مشركي العرب وغيرهم من أولاد سام، والهند وغيرهم من أولاد حام، وكذلك جمهور الكنعانيين واليونانيين، وغيرهم من أولاد يافث.

فجهاهير الطوائف تقر بوجود الجن، بل يقرون بها يستجلبون به معاونة الجن من العزائم والطلاسم، سواء أكان ذلك سائغاً عند أهل الإيهان، أو كان شركاً، فإن المشركين يقرأون من العزائم والطلاسم والرقى ما فيه عبادة للجن وتعظيم لهم، وعامة ما بأيدي الناس من العزائم والطلاسم والرقى التي لا تُفقه بالعربية فيها ما هو شرك بالجن.

ولهذا نهى علماء المسلمين عن الرقى التى لا يُفقه معناها، لأنها مظنة الشرك، وإن لم يعرف الراقي أنها شرك (١٨).

وفي صحيح مسلم عن عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه، قال: كنا نرقي في الجاهلية، فقلنا: «اعرِضوا عليًّ رُقَاكم. لا بأس بالرُّقيٰ ما لم يكنْ فيهِ شركُ» (١٩٥).

وفي صحيح مسلم أيضاً، عن جابر رضي الله عنه، قال: نهى رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم عن الرُّقىٰ، فجاء آل عمرو بن حزم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: يا رسول الله! إنه كانت عندنا رقية نرقى بها من العقرب، وإنك

<sup>(</sup>١٨) الرقية: نوع من الدعاء المصحوب بقراءة القرآن، وذكر أسهاء الله الحسنى، على موضع الوجع، وهي مباحة إذا كانت بالقرآن وبأسهاء الله تعالى وبالأدعية المأثورة عن الرسول صلى الله عليه وسلم، ومع الاعتقاد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١٩) حديث صحيح، رواه مسلم، باب «لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك» رقم ٢٢٠٠.

نهيت عن الرُّقىٰ، قال: فعرضوها عليه، فقال: «ما أرى بأساً، من استطاعَ منكم أنْ ينفعَ أخاهُ فلينفَعْهُ» (٢٠).

وقد كان للعرب ولسائر الأمم من ذلك أمور يطول وصفها، وأخبار العرب في ذلك متواترة عند من يعرف أخبارهم من علماء المسلمين، وكذلك عند غيرهم، ولكن المسلمين أخبر بجاهلية العرب منهم بجاهلية سائر الأمم، إذ كان خير القرون كانوا عرباً، وكان قد عاينوا وسمعوا ما كانوا عليه في الجاهلية، وكان ذلك من أسباب نزول القرآن، فذكروا في كتب التفسير والحديث والسير والمغازي والفقه، فتواترت أيام جاهلية العرب في المسلمين، وإلا فسائر الأمم المشركين هم من جنس العرب المشركين في هذا، وبعضهم كان أشد كفراً وضلالاً من مشركي العرب، وبعضهم أخف، والأيات التي أنزلها الله على محمد صلى الله عليه وسلم فيها خطاب لجميع الخلق من الإنس والجن، إذ كانت رسالته عامة للثقلين.

وإن كان من أسباب نزول الآيات ما كان موجوداً في العرب، فليس شيء من الآيات مختصاً بالسبب المعين الذي نزل فيه باتفاق المسلمين.

وإنها تنازعوا: هل يختص بنوع السبب المسؤول عنه؟ وأما بعين السبب؟ فلم يقل أحد من المسلمين أن آيات الطلاق أو الظهار أو اللعان أو حد السرقة والمحاربين وغير ذلك يختص بالشخص المعين الذي كان سبب نزول الآية، وهذا الذي يسميه بعض الناس تنقيح المناط، وهو أن يكون الرسول صلى الله عليه وسلم حكم في معين، وقد علم أن الحكم لا يختص به، فيريد أن ينقح مناط الحكم ليعلم النوع الذي حكم فيه.

<sup>(</sup>٢٠) حديث صحيح، رواه مسلم، باب «استحباب الرقية من العين والنملة والحمة والنظرة» رقم

كما أنه لما أمر الأعرابي الذي واقع امرأته في رمضان بالكفارة، وقد علم أن الحكم لا يختص به، وعلم أن كونه أعرابياً أو عربياً أو الموطوءة زوجته، لا أثر له، فلو وطىء المسلم العجمي سريته (٢١) كان الحكم كذلك.

ولكن هل المؤثر في الكفارة كونه مجامعاً في رمضان، أو كونه مفطراً؟ فالأول: مذهب الشافعي وأحمد في المشهور عنه،

والثاني: مذهب مالك وأبي حنيفة وهو رواية منصوصة عن أحمد في الحجامة، فغيرها أولى، ثم مالك يجعل المؤثر جنس المفطر، وأبو حنيفة يجعلها المفطر كتنوع جنسه، فلا يوجبه في ابتلاع الحصاة والنواة.

وتنازعوا هل يشترط أن يكون أفسد صوماً صحيحاً؟ وأحمد لا يشترط ذلك، بل كل إمساك وجب في شهر رمضان وجب فيه الكفارة، كما يوجب الأربعة مثل ذلك في الإحرام الفاسد، فالصيام الفاسد عنده كالإحرام الفاسد، كلاهما يجب إتمامه والمضي فيه، والشافعي وغيره لا يوجبونها إلا في صوم صحيح، والنزاع فيمن أكل ثم جامع، أو لم ينو الصوم ثم جامع، ومن جامع وكفر ثم جامع.

ومثل قوله لمن أحرم بالعمرة في جبة متضمخاً بالخلوق «انزع عنك الجبة، وأغسل عنك أثر الصفرة» (٢٢)، هل أمره بالغسل لكون المحرم لا يستديم الطيب كل يقوله مالك؟ أو لكونه نهى أن يتزعفر الرجل فلا يمنع من استدامة الطيب كقول

<sup>(</sup>٢١) سريت. أي المرأة المملوكة له.

<sup>(</sup>٢٢) حديث صحيح، رواه مسلم في كتاب الحج رقم ١١٨٠ عن صفوان بن يعلى عن أبيه، عن النبي صلى الله عليه وسلم.

الثلاثة؟ وعلى الأول فهل هذا الحديث منسوخ بتطييب عائشة له في حجة الوداع؟(٢٣)

ومثل قوله لما سئل عن فأرة وقعت في سمن: «ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم» (٢٤) ، هل المؤثر عدم التغير بالنجاسة ، أو بكونه جامداً ، أو كونها فأرة وقعت في سمن ، فلا يتعدى إلى سائر المائعات؟ ومثل هذا كثير، وهذا لابد منه في الشرائع ، ولا يسمى قياساً عند كثير من العلماء كأبي حنيفة ونفاة القياس ، لاتفاق الناس على العمل به كها اتفقوا على تحقيق المناط ، وهو: أن يعلق الشارع الحكم بمعنى كلي فينظر في ثبوته في بعض الأنواع أو بعض الأعيان ، كأمره باستقبال الكعبة ، وكأمره باستشهاد شهيدين من رجالنا عمن نرضى من الشهداء ، وكتحريمه الخمر والميسر ؛ وكفرضه تحليل اليمين بالكفارة ، وكتفريقه بين الفدية والطلاق ؛ وغير ذلك .

فيبقى النظر في بعض الأنواع: هل هي خمر ويمين وميسر وفدية أو طلاق؟ وفي بعض الأعيان: هل هي من هذا النوع؟ وهل هذا المصلي مستقبل القبلة؟ وهذا الشخص عدل مرضي؟ ونحو ذلك.

فإن هذا النوع من الاجتهاد متفق عليه بين المسلمين، بل بين العقلاء فيها يتبعونه من شرائع دينهم وطاعة ولاة أمورهم ومصالح دنياهم وآخرتهم.

وحقيقة ذلك يرجع إلى تمثيل الشيء بنظيره، وإدراج الجزئي تحت الكلي، وذاك يسمى قياس التمثيل؛ وهذا يسمى قياس الشمول، وهما متلازمان، فان القدر

<sup>(</sup>٢٣) عن عائشة رضي الله عنها، قالت: «طيبت رسول الله صلى الله عليه وسلم لِحُرْمِهِ حين أحرم، ولِجِلَّهِ قبل أن يطوف بالبيت» رواه مسلم برقم ١١٨٩.

<sup>(</sup>٢٤) حديث صحيح، رواه البخاري في باب «إذا وقعت الفأرة في السمن الجامد أو الذائب» رقم هذا . « ٢٢٠/٥٢١٨ عن ابن عباس عن ميمونة رضي الله عنهما .

المشترك بين الأفراد في قياس الشمول الذي يسميه المنطقيون الحد الأوسط، هو القدر المشترك في قياس التمثيل الذي يسميه الأصوليون الجامع؛ والمناط؛ والعلة؛ والامارة؛ والداعي، والباعث؛ والمقتضي؛ والموجب؛ والمشترك؛ وغير ذلك من العبارات.

وأما تخريج المناط وهو: القياس المحض، وهو: أن ينص على حكم في أمور قد يظن أنه يختص الحكم بها فيستدل على أن غيرها مثلها، إما لانتفاء الفارق؛ أو للاشتراك في الوصف الذي قام الدليل على أن الشارع علق الحكم به في الأصل؛ فهذا هو القياس الذي تقر به جماهير العلماء وينكره نفاة القياس. وإنها يكثر الغلط فيه لعدم العلم بالجامع المشترك الذي علق الشارع الحكم به، وهو الذي يسمى سؤال المطالبة، وهو: مطالبة المعترض للمستدل بأن الوصف المشترك بين الأصل والفرع هو علة الحكم؛ أو دليل العلة؛ فأكثر غلط القائسين من ظنهم علة في الأصل ما ليس بعلة، ولهذا كثرت شناعاتهم على أهل القياس الفاسد. فأما إذا قام دليل على إلغاء الفارق، وإنه ليس بين الأصل والفرع فرق يفرق الشارع الأجله بين الصورتين؛ أو قام الدليل على أن المعنى الفلاني هو الذي لأجله حكم الشارع بهذا الحكم في الأصل، وهو موجود في صورة أخرى؛ فهذا القياس لا ينازع فيه إلا من لم يعرف هاتين المقدمتين.

وبسط هذا له موضع آخر.

والمقصود هنا: أن دعوة محمد صلى الله عليه وسلم شاملة للثقلين: الإنس والجن على اختلاف أجناسم، فلا يظن أنه خص العرب بحكم من الأحكام أصلا، بل إنها علق الأحكام باسم مسلم وكافر، ومؤمن ومنافق، وبر وفاجر؛ ومحسن وظالم؛ وغير ذلك من الأسهاء المذكورة في القرآن والجديث.

وليس في القرآن ولا الحديث تخصيص العرب بحكم من أحكام الشريعة، ولكن بعض العلماء ظن ذلك في بعض الأحكام وخالفه الجمهور، كما ظن طائفة منهم أبو يوسف أنه خص العرب بأن لا يُستَرقوا، وجمهور المسلمين على أنهم يُستَرقون، كما صحت بذلك الأحاديث الصحيحة، حيث استرق بني المصطلق وفيهم جويرية بنت الحارث، ثم أعتقها وتزوجها، وأعتق بسببها من استرق من قومها.

وقال في حديث هوازن: «اختاروا أحدى الطائفتين: إما السبى؛ وإما المال» ( $^{(7)}$ )، وفي الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من قال: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له؛ له الملك وله الحمد؛ وهو على كل شيء قدير عشر مرات كان كمن أعتق أربعة أنفس من ولد إسهاعيل» ( $^{(71)}$ ).

وفي الصحيحين أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنه كانت سبية من سبى هوازن عند عائشة فقال «أعتقيها فإنها من ولد إسهاعيل» (٢٧)، وعامة من استرقه الرسول صلى الله عليه وسلم من النساء والصبيان كانوا عرباً، وذكر هذا يطول.

ولكن عمر بن الخطاب لما رأى كثرة السبى من العجم واستغناء الناس عن استرقاق العرب رأى أن يعتقوا العرب، من باب مشورة الإمام وأمره بالمصلحة؛ لا

<sup>(</sup>٢٥) حديث صحيح، رواه أبو داود في الجهاد ١٢١.

<sup>(</sup>٢٦) حديث صحيح، رواه مسلم في فضل التهليل والتسبيح والدعاء رقم ٢٦٩١، ورواه البخاري في الدعاء.

<sup>(</sup>٢٧) حديث صحيح، رواه البخاري في المغازي، ورواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لا أزال أحب بني تميم من ثلاث سمعتهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «هم أشدُّ أمتي على الدجال» قال: وجاءت صَدَقَاتُهم فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «هذه صَدَقَاتُ قومنا» قال: وكانت سبية منهم عند عائشة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اعتقيها فإنَّها من ولد إساعيل».

من باب الحكم الشرعي الذي يلزم الخلق كلهم، فأخذ من أخذ بها ظنه من قول عمر، وكذلك ظن من ظن أن الجزية لا تؤخذ من مشركي العرب مع كونها تؤخذ من سائر المشركين.

وجهور العلماء على أنه لا يفرق بين العرب وغيرهم. ثم منهم من يُجوِّز أخذها من كل مشرك، ومنهم من لا يأخذها إلا من أهل الكتاب والمجوس؛ وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأخذ الجزية من مشركي العرب وأخذها من المجوس وأهل الكتاب.

فمن قال: تؤخذ من كل كافر، قال: إن آية الجزية لما نزلت أسلم مشركوا العرب، فإنها نزلت عام تبوك، ولم يبقّ عربي مشرك محارباً، ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم ليغزو النصارى عام تبوك بجميع المسلمين ـ إلاّ من عذر الله ـ ويدع الحجاز وفيه من يحاربه، ويبعث أبا بكر عام تسع فنادى في الموسم: أن لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عُريان، ونبذ العهود المطلقة وأبقى المؤقتة ما دام أهلها موفين بالعهد، كما أمر الله بذلك في أول سورة التوبة، وأنظر الذين نبذ إليهم أربعة أشهر، وأمر عند انسلاخها بغزو المشركين كافة، قالوا: فدان المشركون كلهم كافة بالإسلام، ولم يرضوا بذل أداء الجزية، لأنه لم يكن لمشركي العرب من الدين بعد ظهور دين الإسلام ما يصبرون لأجله على أداء الجزية عن يد وهم صاغرون؛ إذ كان عامة العرب قد أسلموا، فلم يبق لمشركي العرب عز يعتزون به فدانوا بالإسلام، حيث أظهره الله في العرب بالحجة والبيان والسيف والسنان. (٢٨)

وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة»(٢٩) مراده قتال المحاربين الذين أذن الله في قتالهم، لم يرد قتال المعاهدين الذين أمر الله بوفاء

<sup>(</sup>٢٨) السنان: الرمح.

<sup>(</sup>٢٩) حديث صحيح، أخرجه البخاري ومسلم في باب الإيمان.

عهدهم. وكان النبي صلى الله عليه وسلم قبل نزول «براءة» يعاهد من عاهده من الكفار من غير أن يعطي الجزية عن يد، فلما أنزل الله براءة وأمره بنبذ العهود المطلقة لم يكن له أن يعاهدهم كما كان يعاهدهم، بل كان عليه أن يجاهد الجميع

كَمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَإِذَا ٱنْسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ اللهُ: ﴿ فَإِذَا ٱنْسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّئُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَمُنْمُ صَحَدً فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَاقْعُدُواْ لَمُنْمُ صَحَدً فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَاقْعُدُواْ لَمُ مَا اللهُ عَنُولًا وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَاتَدُواْ الرَّكُوةَ فَخُلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ عَنُولٌ رَّحِيمٌ (إِنَّ ﴾ (٣٠٠).

وكان دين أهل الكتاب خيراً من دين المشركين، ومع هذا فأمروا بقتالهم حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون (٢١)، فإذا كان أهل الكتاب لا تجوز معاهدتهم كما كان ذلك قبل نزول براءة فالمشركون أولى بذلك أن لا تجوز معاهدتهم بدون ذلك.

قالوا: فكان في تخصيص أهل الكتاب بالذكر تنبيهاً بطريق الأولى على ترك معاهدة المشركين بدون الصغار والجزية؛ كما كان يعاهدهم في مثل هدنة الحديبية وغير ذلك من المعاهدات.

قالوا: وقد ثبت في الصحيح من حديث بريدة رضي الله عنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمَّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته

<sup>(</sup>٣٠) سورة التوبة، آية ٥.

<sup>(</sup>٣١) الصّغر: الذل والمهانة.

بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً، ثم قال: اغزُوا ولا تَغُلُوا ولا تِغْدِرُوا، ولا تَمَنُلُوا، ولا تقتُلُوا وَلِيداً، وإذا لقيتَ عدُوكَ من المشركين فادْعُهم إلى ثلاثِ خصال أو خلال منابِّتُهُنَّ ما أجابوكَ فاقبل منهم وكُفَّ عنهم، ثُمَّ ادْعُهم إلى الإسلام فإن أجابوك فاقبل منهم وكُفَّ عنهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخْبرِهُم أنهم إنْ فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فانْ أبوْا أنْ يتحوَّلُوا منها فأخبرهم أنهم يكونونَ كأعرابِ المسلمين، المهاجرين، فانْ أبوْا أنْ يتحوَّلُوا منها فأخبرهم أنهم يكونونَ كأعرابِ المسلمين، غيري عليهم حكمُ الله الذي يجرى على المؤمنين، ولا يكونُ لهم في الغنيمة والفي شيّء، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فاستعنْ بالله عليهم وقاتلهم، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادُوكَ أن تجعل لهم ذمة الله ولا أصحابك، فإنّكم إن تُخفِرُوا ذِيمكم وذمم أصحابكم أهونُ من أن تُخفِرُوا ذمة الله وذمة رسوله، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلم على حكم الله فلا تنزلهُم على خكم الله، ولكنْ أنزلهم على فكمك؛ فإنَّك لا تدري أتصيبُ حكم الله فيهم أم لا» (٢٣).

قالوا: ففي الحديث أمره لمن أرسله أن يدعو الكفار إلى الإسلام ثم إلى الهجرة إلى الأمصار، وإلا فإلى أداء الجزية، وإن لم يهاجروا كانوا كأعراب المسلمين، والأعراب وعامتهم كانوا مشركين، فدل على أنه دعا إلى أداء الجزية من حاصره من المشركين وأهل الكتاب. والحصون كانت باليمن كثيرة بعد نزول آية الجزية، وأهل اليمن كان فيهم مشركون وأهل كتاب، وأمر معاذاً أن يأخذ من كل حالم ديناراً أو عدله معافرياً، ولم يميز بين المشركين وأهل الكتاب، فدل ذلك على أن المشركين

<sup>(</sup>٣٢) ذمة الله ورسوله: أي العهد.

<sup>(</sup>٣٣) حديث صحيح، رواه مسلم، باب «تأمير الأمراء» رقم ١٧٣١، ورواه ابن ماجه في الجهاد.

من العرب آمنوا كها آمن من آمن من أهل الكتاب، ومن لم يؤمن من أهل الكتاب أدى الجزية.

وقد أخذ النبي صلى الله عليه وسلم الجزية من أهل البحرين وكانوا مجوساً، وأسلمت عبد القيس وغيرهم من أهل البحرين طوعاً، ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم ضرب الجزية على أحد من اليهود بالمدينة ولا بخيبر، بل حاربهم قبل نزول آية الجزية، وأقر اليهود بخيبر فلاحين بلا جزية إلى أن أجلاهم عمر، لأنهم كانوا مهادنين له، وكانوا فلاحين في الأرض فأقرهم لحاجة المسلمين إليهم، ثم أمر بإجلائهم قبل موته، وأمر بإخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، فقيل: هذا الحكم مخصوص بجزيرة العرب، وقيل: بل هو عام في جميع أهل الذمة إذا استغنى المسلمون عنهم أجلوهم من ديار الإسلام، وهذا قول ابن جرير وغيره. ومن قال: إن الجزية لا تؤخذ من مشرك قال: إن آية الجزية نزلت والمشركون موجودون فلم يأخذها منهم.

والمقصود أنه لم يخص العرب بحكم، وإن قيل: إنه خص جزيرة العرب التي هي حول المسجد الحرام، كما خص المسجد الحرام بقوله:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَ بُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَاذَا ﴾(٢١).

وكذلك من قال من العلماء: إنه حرَّمَ على جميع المسلمين ما تستخبثه العرب وأحل لهم ما تستطيبه. فجمهور العلماء على خلاف هذا القول، كمالك وأبي حنيفة وأحمد وقدماء أصحابه، ولكن الخرقى وطائفة منهم وافقوا الشافعي على هذا القول،

<sup>(</sup>٣٤) سورة التوبة، آية ٢٨.

وأما أحمد نفسه فعامة نصوصه موافقة لقول جمهور العلماء، وما كان عليه الصحابة والتابعون: أن التحليل والتحريم لا يتعلق باستطابة العرب ولا باستخباثهم؛ بل كانوا يستطيبون أشياء حرَّمها الله، كالدم والميتة؛ والمنخنقة والموقوذة؛ والمتردية والنطيحة؛ وأكيلة السبع؛ وما أهل به لغير الله، وكانوا بل خيارهم \_ يكرهون أشياء لم يحرمها الله، حتى لحم الضب كان النبي صلى الله عليه وسلم يكرهه، وقال: «لم يكن بأرض قومي فأجدني أعافه» (٥٠٠)، وقال مع هذا: «إنه ليس بمحرم» وأكل على مائدته وهو ينظر، وقال فيه: «لا آكله ولا أحرمه» (٢٠٠).

وقال جمهور العلماء: الطيبات التي أحلها الله ما كان نافعاً لأكله في دينه، والخبيث ما كان ضاراً له في دينه.

وأصل الدين العدل الذي بعث الله الرسل بإقامته، فها أورث الأكل بغياً وظلما حرمه كما حرم كل ذي ناب من السباع؛ لأنها باغية عادية والغاذي شبيه بالمغتذي، فإذا تولد اللحم منها صار في الإنسان خلق البغي والعدوان.

وكذلك الدم يجمع قوى النفس من الشهوة والغضب فإذا اغتذى منه زادت شهوته وغضبه على المعتدل، ولهذا لم يحرم منه إلا المسفوح بخلاف القليل فإنه لا يضر.

ولحم الخنزير يورث عامة الأخلاق الخبيثة، إذ كان أعظم الحيوان في أكل كل شيء، لا يعاف شيئًا، والله لم يحرم على أمة محمد شيئًا من الطيبات، وإنها حرَّم ذلك

<sup>(</sup>٣٥) حديث صحيح، رواه مسلم عن ابن عباس رضي الله عنها، باب «إباحة الضب» رقم ١٩٥٤.

<sup>(</sup>٣٦) حديث صحيح، رواه مسلم عن ابن عمر رضي الله عنه، باب «إباحة الضب» رقم ١٩٤٣، ورواه الترمذي في الأطعمة.

على أهل الكتاب، كما قال تعالى:

﴿ فَيِظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَمُّمْ ﴾(٣).

وقال تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ
وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُعُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتُ
طُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا الْحَتَلَطُ بِعَظْمِ ذَالِكَ جَرَّيْنَاهُم
بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَلِدَقُونَ ﴿ ﴾ (٢٠).

وأما المسلمون فلم يحرم عليهم إلا الخبائث كالدم المسفوح، فإما غير المسفوح كالذي يكون في العروق فلم يحرمه، بل ذكرت عائشة أنهم كانوا يضعون اللحم في القدر فيرون آثار الدم في القدر؛ ولهذا عفى جمهور الفقهاء عن الدم اليسير في البدن والثياب إذا كان غير مسفوح، وإذا عُفى عنه في الأكل ففي اللباس والحمل أولى أن يُعفى عنه.

وكذلك ريق الكلب يُعفى عنه عند جمهور العلماء في الصيد، كما هو مذهب مالك وأبي حنيفة وأحمد في أظهر القولين في مذهبه، وهو أحد الوجهين في مذهب الشافعي، وإن وجب غسل الإناء من ولوغه عند جمهورهم. إذ كان الريق في

<sup>(</sup>٣٧) سورة النساء، آية ١٦٠.

<sup>(</sup>٣٨) سورة الأنعام، آية ١٤٦.

الولوغ كثيراً سارياً في المائع لا يشق الاحتزاز منه، بخلاف ما يصيب الصيد فإنه قليل ناشف في جامد يشق الاحتزاز منه.

وكذلك التقديم في إمامة الصلاة بالنسب لا يقول به أكثر العلماء، وليس فيه نص عن النبي صلى الله عليه وسلم، بل الذي ثبت في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «يَوُمُّ القومَ أقروهم لكتابِ الله، فإنْ كانوا في القراءة سواءً فأعلمهم بالسُّنَة، فإنْ كانوا في السُّنَة سواءً فأقدَمُهُم هجرةً، فإنْ كانوا في الهجرة سواءً فأقدمهم سناً الله عليه وسلم بالفضيلة العلمية ثم سواءً فأقدمهم سناً المالم، فقدمه صلى الله عليه وسلم بالفضيلة العلمية ثم بالفضيلة العملية، وقدم العالم بالقرآن على العالم بالسنة، ثم الأسبق إلى الدين بسنه، ولم يذكر النسب.

وبهذا أخذ أحمد وغيره، فرتب الأثمة كها رتبهم النبي صلى الله عليه وسلم ولم يذكر النسب، وكذلك أكثر العلماء كهالك وأبي حنيفة لم يرجحوا بالنسب، ولكن رجح به الشافعي وطائفة من أصحاب أحمد، كالخرقي وابن حامد والقاضي وغيرهم، واحتجوا بقول سلمان الفارسي: إن لكم علينا معشر العرب ألا نؤمكم في صلاتكم ولا ننكح نساءكم.

والأولون يقولون: إنها قال سلهان هذا تقديهاً منه للعرب على الفرس، كها يقول الرجل لمن هو أشرف منه: حقك علي كذا، وليس قول سلهان حكها شرعياً يلزم جميع الخلق اتباعه كها يجب عليهم اتباع أحكام الله ورسوله، ولكن من تأسى من الفرس بسلهان فله به أسوة حسنة؛ فإن سلهان سابق الفرس.

<sup>(</sup>٣٩) سناً: أي تقدماً في العمر، وفي صحيح مسلم برواية أخرى: سلماً أي إسلاماً.

<sup>(</sup>٤٠) حديث صحيح، رواه مسلم، باب «من أحق بالإمامة» رقم ٦٧٣.

وكذلك اعتبار النسب في أهل الكتاب ليس هو قول أحد من الصحابة، ولا يقول به جمهور العلماء كمالك وأبي حنيفة وأحمد بن حنبل وقدماء أصحابه، ولكن طائفة منهم ذكرت عنه روايتين، واختار بعضهم اعتبار النسب موافقة للشافعي، والشافعي أخذ ذلك عن عطاء، وبسط هذا له موضع آخر.

والمقصود هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم إنها علَّق الأحكام بالصفات المؤثرة فيها يجبه الله وفيها يبغض، فأمر بها يجبه الله ودعا إليه بحسب الإمكان، ونهى عها يبغضه الله وحسم مادته بحسب الإمكان، لم يخص العرب بنوع من أنواع الأحكام الشرعية، إذ كانت دعوته لجميع البرية؛ لكن نزل القرآن بلسانهم بل نزل بلسان قريش، كها ثبت عن عمر بن الخطاب أنه قال لابن مسعود: أقرىء الناس بلغة قريش فإن القرآن نزل بلسانهم، وكها قال عثمان للذين يكتبون المصحف من قريش والأنصار: إذا اختلفتم في شيء فاكتبوه بلغة هذا الحي من قريش، فإن القرآن نزل بلسانهم، وهذا لأجل التبليغ؛ لأنه بلغة قومه أولا، ثم بواسطتهم بلغ سائر الأمم، وأمره الله بتبليغ قومه أولا، ثم بواسطتهم بلغ أمر بجهاد الأقرب فالأقرب.

وما ذكره كثير من العلماء من أن غير العرب ليسوا أكفاء للعرب في النكاح فهذه مسألة نزاع بين العلماء، فمنهم من لا يرى الكفاءة إلا في الدين، ومن رآها في النسب أيضا فانه يحتج بقول عمر: لأمنعن ذوات الأحساب إلا من الأكفاء؛ لأن النكاح مقصوده حسن الألفة، فإذا كانت المرأة أعلى منصباً اشتغلت عن الرجل فلا يتم به المقصود. وهذه حجة من جعل ذلك حقاً لله. حتى أبطل النكاح إذا زُوجت المرأة بمن لا يكافئها في الدين أو المنصب. ومن جعلها حقاً لآدمي قال: إن في ذلك غضاضة على أولياء المرأة وعليها والأمر إليهم في ذلك.

ثم هؤلاء لا يخصون الكفاءة بالنسب، بل يقولون: هي من الصفات التي تتفاضل بها النفوس، كالصناعة واليسار والحرية وغير ذلك، وهذه مسائل اجتهادية ترد إلى الله والرسول؛ فإن جاء عن الله ورسوله ما يوافق أحد القولين فها جاء عن الله لا يختلف، وإلا فلا يكون قول أحد حجة على الله ورسوله.

وليس عن النبي صلى الله عليه وسلم نص صحيح صريح في هذه الأمور، بل قد قال صلى الله عليه وسلم: «إن الله أذهب عنكم عُبيَّة الجاهلية وفخرها بالأباء، الناسُ رجلان: مؤمنُ تقي؛ وفاجرٌ شقي» (أنّ)، وفي صحيح مسلم عنه صلى الله عليه وسلم أنّه قال: «أربعٌ في أُمَّتي من أمر الجاهلية، لا يتركُونَهُنّ: الفخرُ (٢٠٠) بالأحساب؛ والطعنُ في الأنساب؛ والنياحة؛ والاستسقاء بالنجوم» (٣٠٠) وقد ثبت عنه صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: «إنّ الله اصطفىٰ كِنَانَة من بني اساعيل (١٠٠). واصطفىٰ قُريشاً من كِنَانَة، واصطفىٰ من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم،

وجمهور العلماء على أن جنس العرب خير من غيرهم، كما أن جنس قريش خير من غيرهم، وجنس بني هاشم خير من غيرهم. وقد ثبت في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الناسُ معادنُ كمعادن الفضَّةِ والذهبِ، خيارُهُم في الجاهليةِ خيارُهُم في الإسلام إذا فقهوا». (٢١)

<sup>(</sup>٤١) الحديث أخرجه أبو داود في الأدب.

<sup>(</sup>٤٢) في صحيح مسلم: الفخر في الأحساب.

<sup>(</sup>٤٣) حديث صحيح، رواه مسلم في باب «التشديد في النياحة» رقم ٩٣٤.

<sup>(</sup>٤٤) في صحيح مسلم: من ولد إسهاعيل.

<sup>(</sup>٤٥) حديث صحيح، أخرجه مسلم في باب «نسب النبي صلى الله عليه وسلم» رقم ٢٢٧٦، وقوله: «فأنا خيركم نفساً وخيركم نسباً» غير موجودة في صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٤٦) حديث صحيح، أخرجه مسلم في باب «الأرواح جنود مجندة» رقم ٢٦٣٨، وللحديث بقية هي: «والأرواح جنود مجندة، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف».

لكن تفضيل الجملة على الجملة لا يستلزم أن يكون كل فرد أفضل من كل فرد، فإن في غير العرب خلق كثير خير من أكثر العرب؛ وفي غير قريش من المهاجرين والأنصار من هو خير من أكثر قريش، وفي غير بني هاشم من قريش، وغير قريش من هو خير من أكثر بني هاشم، كها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن خير القرون القرن الذين بعثت فيهم، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين والثالث، يلونهم» (٧٤)، وفي القرون المتأخرة من هو خير من كثير من القرن الثاني والثالث، ومع هذا فلم يخص النبي صلى الله عليه وسلم القرن الثاني والثالث بحكم شرعي، كذلك لم يخص العرب بحكم شرعي، بل ولا خص بعض أصحابه بحكم دون سائر أمته، ولكن الصحابة لما كان لهم من الفضل أخبر بفضلهم، وكذلك السابقون الأولون لم يخصهم بحكم، ولكن أخبر بها لهم من الفضل لما اختصوا به من العمل، وذلك لا يتعلق بالنسب.

والمقصود هنا أنه أرسل إلى جميع الثقلين: الإنس والجن، فلم يخص العرب دون غيرهم من الأمم بأحكام شرعية، ولكن خص قريشاً بأن الأمامة فيهم، وخص بني هاشم بتحريم الزكاة عليهم، وذلك لأن جنس قريش لما كانوا أفضل وجب أن تكون الأمامة في أفضل الأجناس مع الإمكان، وليست الإمامة أمراً شاملًا لكل أحد منهم، وإنها يتولاها واحد من الناس.

وأما تحريم الصدقة فحرمها عليه وعلى أهل بيته تكميلاً لتطهيرهم ودفعاً للتهمة عنه، كما لم يُورث، فلا يأخذ ورثته درهماً ولا ديناراً، بل لا يكون له ولمن يمونه من مال الله إلا نفقتهم، وسائر مال الله يُصرف فيها يجبه الله ورسوله، وذوو قرباه يُعطون بمعروف من مال الخمس، والفيء الذي يُعطى منه في سائر مصالح المسلمين لا يختص بأصناف معينة كالصدقات، ثم ما جُعل لذوي القربى قد قيل:

<sup>(</sup>٤٧) الحديث رواد أبو داود ، وله شواهد في البخاري ، منها: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادته».

إنه سقط بموته كما يقوله أبو حنيفة، وقيل: هو لقربى من يلي الأمر بعده، كما روي عنه: «ما أطعم الله نبياً طعمةً إلا كانت لمن يلي الأمر بعده» ((١٩) وهذا قول أبي ثور وغيره؛ وقيل: إن هذا كان مأخذ عثمان في إعطاء بني أمية، وقيل: هو لذوي قربى الرسول صلى الله عليه وسلم دائماً.

ثم من هؤلاء من يقول: هو مقدر بالشرع وهو خمس الخمس كما يقوله الشافعي وأحمد في المشهور عنه. وقيل: بل الخمس والفيء يُصرف في مصالح المسلمين باجتهاد الإمام، ولا يقسم على أجزاء مقدرة متساوية، وهذا قول مالك وغيره. وعن أحمد أنه جعل خمس الزكاة فيئاً، وعلى هذا القول يدل الكتاب والسنة وسيرة الخلفاء الراشدين، وبسط هذه الأمور له موضع آخر.

والمقصود هنا: أن بعض آيات القرآن وإن كان سببه أموراً كانت في العرب فحكم الآيات عام، يتناول ما تقتضيه الآيات لفظاً ومعنى في أي نوع كان، ومحمد صلى الله عليه وسلم بعث إلى الإنس والجن.

وجهور الأمم يقر بالجن ولهم معهم وقائع يطول وصفها، ولم ينكر الجن إلا شرذمة قليلة من جهال المتفلسفة والأطباء ونحوهم، وأما أكابر القوم فالمأثور عنهم: إما الإقرار بها؛ وإما أن لا يحكى عنهم في ذلك قول. ومن المعروف عن بقراط أنه قال في بعض المياه: إنه ينفع من الصرع، لست أعني الذي يعالجه أصحاب الهياكل وإنها أعني الصرع الذي يعالجه الأطباء. وأنه قال: طبنا مع طب أهل الهياكل كطب العجائز مع طبنا.

وليس لمن أنكر ذلك حجة يعتمد عليها تدل على النفي، وإنها معه عدم العلم؛ إذ كانت صناعته ليس فيها مايدل على ذلك، كالطبيب الذي ينظر في البدن من جهة صحته ومرضه الذي يتعلق بمزاجه، وليس في هذا تعرض لما يحصل من

<sup>(</sup>٤٨) الحديث أخرجه أبو داود وأحمد.

جهة النفس ولا من جهة الجن، وإن كان قد علم من غير طبه أن للنفس تأثيراً عظيماً في البدن أعظم من تأثير الأسباب الطبية، وكذلك للجن تأثير في ذلك، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: «إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم» (في الدم الذي هو البخار الذي تسميه الأطباء الروح الحيواني المنبعث من القلب الساري في البدن الذي به حياة البدن، كما قد بسط هذا في موضع آخر.

دلالة القرآن على وجود الجن وشمولهم بالرسالة المحمدية:

والمراد هنا أن محمداً صلى الله عليه وسلم أرسل إلى الثقلين الإنس والجن، وقد أخبر الله في القرآن أن الجن استمعوا القرآن وأنهم آمنوا به، كما قال تعالى:

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرا مِنَ آبِخْنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَكَ عَضَى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم فَلَكَ حَضُرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا قَضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ رَبِينَ قَالُواْ يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَنبًا أَنزِلَ مِن مُنذِرِينَ مَصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى مَن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمِهِ رَبِي يَعَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِي ٱللّهِ وَعَامِنُواْ بِهِ عَنْفِرْلَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ رَبّي وَمَن لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ رَبّي وَمَن لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ رَبّي وَمَن لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ وَلَيْسَ وَمَن لَا يُجِبُ دَاعِي ٱللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِرِفِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ وَمَن لَكُمْ مِن دُونِهِ عَلَيْلٍ مُبِينٍ رَبّي ﴾ ("")

<sup>(</sup>٤٩) حديث صحيح، رواه البخاري ومسلم وأبو داود وابن ماجه والدارمي وأحمد.

<sup>(</sup>٥٠) سورة الأحقاف، الأيات من ٢٩ إلى ٣٢.

ثم أمره أن يخبر الناس بذلك فقال تعالى:

### ﴿ قُلَ أُوحِى إِلَى أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ ٱلِخِنِّ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ ﴾(٥٠)

فأمره أن يقول ذلك ليعلم الإنس بأحوال الجن، وأنه مبعوث إلى الإنس والجن، لما في ذلك من هدى الإنس والجن ما وجب عليهم من الإيهان بالله ورسله واليوم الآخر، وما يجب من طاعة رسله ومن تحريم الشرك بالجن وغيرهم، كما قال في السورة:

### ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ آلَاٍ نِسِ يَعُـوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ آلِجُنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ ﴾ (\*\*)

كان الرجل من الإنس ينزل بالوادي \_ والأودية مظان الجن؛ فإنهم يكونون بالأودية أكثر مما يكونون بأعلى الأرض \_ فكان الأنسى يقول: أعوذ بعظيم هذا الوادي من سفهائه، فلما رأت الجن أن الإنس تستعيذ بها زاد طغيانهم وغيرهم، وبهذا يجيبون المعزم والراقي بأسمائهم وأسماء ملوكهم، فإنه يقسم عليهم بأسماء من يعظمونه فيحصل لهم بذلك من الرئاسة والشرف على الإنس ما يحملهم على أن يعطوهم بعض سؤلهم، لا سيما وهم يعلمون أن الإنس أشرف منهم وأعظم قدراً. فإذا خضعت الإنس لهم واستعاذت بهم كان بمنزلة أكابر الناس إذا خضع لأصاغرهم ليقضى له حاجته.

<sup>(</sup>٥١) سورة الجن، الآية ١.

<sup>(</sup>٥٢) سورة الجن، الآية ٦.

ثم الشياطين منهم من يختار الكفر والشرك ومعاصي الرب، وإبليس وجنوده من الشياطين يشتهون الشر، ويلتذون به ويطلبونه، ويحرصون عليه بمقتضى خبث أنفسهم، وإن كان موجباً لعذابهم وعذاب من يغوونه،

كَمَا قَالَ إِبْلِيسٍ: ﴿ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغْوِيَّتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ كَا اللَّهِ ﴾ (٥٠)

وقال تعالى: ﴿ قَالَ أَرَءَ يَتَكَ هَلْذَا

ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَى لَهِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَتَهُ ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ' ' ' '

وقال تعالى:

﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَآتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ اللهُ وَلَيْقًا مِّنَ اللهُ وَلَيْقًا مِّنَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ ولّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

والإنسان إذا فسدت نفسه أو مزاجه يشتهي ما يضره ويلتذ به، بل يعشق ذلك عشقاً يفسد عقله ودينه وخلقه وبدنه وماله، والشيطان هو نفسه خبيث، فإذا تقرب صاحب العزائم والأقسام وكتب الروحانيات السحرية وأمثال ذلك إليهم بها يجبونه من الكفر والشرك صار ذلك كالرشوة والبرطيل لهم، فيقضون بعض أغراضه، كمن يعطي غيره مالاً ليقتل له من يريد قتله أو يعينه على فاحشة أو ينال معه فاحشة.

<sup>(</sup>٥٣) سورة ص، الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٥٤) سورة الأسراء، الآية ٦٢.

<sup>(</sup>٥٥) سورة سبأ، الآية ٢٠.

ولهذا كثير من الأمور يكتبون فيها كلام الله بالنجاسة \_ وقد يقلبون حروف كلام الله عز وجل، إما حروف الفاتحة، وإما حروف قل هو الله أحد، وإما غيرهما \_ إما دم وإما غيره، وإما بغير نجاسه، أو يكتبون غير ذلك مما يرضاه الشيطان، أو يتكلمون بذلك، فإذا قالوا أو كتبوا ما ترضاه الشياطين أعانتهم على بعض أغراضهم: إما تغوير ماء من المياه، وإما أن يُحمل في الهواء إلى بعض الأمكنة، وإما أن يأتيه بهال من أموال بعض الناس، كما تسرقه الشياطين من أموال الخائنين، ومن لم يذكر اسم الله عليه وتأتي به، وإما غير ذلك.

وأعرف في كل نوع من هذه الأنواع من الأمور المعينة ومن وقعت له ممن أعرفه ما يطول حكايته؛ فإنهم كثيرون جداً.

#### دلالة السنة على وجود الجن:

والمقصود أن محمداً صلى الله عليه وسلم بعث إلى الثقلين، واستمع الجن لقراءته وولوا إلى قومهم منذرين كها أخبر الله عز وجل، وهذا متفق عليه بين المسلمين. ثم أكثر المسلمين من الصحابة والتابعين وغيرهم يقولون: إنهم جاؤوا بعد هذا، وإنه قرأ عليهم القرآن وبايعوه، وسألوه الزاد لهم ولدوابهم فقال لهم: «لكُمْ كلَّ عظم ذُكر اسم الله عليه يقع في أيديكم، أوفر ما يكون لحهاً، وكلَّ بعرةٍ علف لدوابّكم» (أقل النبي صلى الله عليه وسلم: «فلا تستنجوا بها فإنها زاد أخوانكم من الجن» (قلم أبه في صحيح مسلم وغيره من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٥٦) حديث صحيح، رواه مسلم، كتاب الصلاة (١٥٠) ورقم الحديث ٤٥٠.

<sup>(</sup>٥٧) الحديث رواه الترمذي في الطهارة.

وقد ثبت في صحيح البخاري وغيره من حديث أبي هريرة نهيه صلى الله عليه وسلم عن الاستنجاء بالعظم والروث في أحاديث متعددة.

وفي صحيح مسلم وغيره عن سلمان قال: قيل له: قد علمَكُم نبيُكم كلَّ شيء حتى الخِرَاءَة، قال: فقال: «أجلْ! ولقد نهانا أنْ نستقبلَ القبْلةَ لِغائطٍ أو بولٍ، وأن نستنجي وأن نستنجي بالقلَّ من ثلاثةِ أحجارٍ، وأن نستنجي برجيع (^^) أو عظم (^0) وفي صحيح مسلم وغيره أيضاً عن جابر قال: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُتمسَّح بعظم أو ببعر ('')، وكذلك النهي عن ذلك في حديث خزيمة بن ثابت وغيره.

وقد بين علة ذلك في حديث ابن مسعود، ففي صحيح مسلم وغيره عن ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أتاني داعي الجنّ فذهبتُ معَهُ فقرأتُ عليهم القرآنَ، قال: فانطَلقَ بنا فأرانا آثارهُم وآثارَ نيرانهم، وسألوه الزاد فقال: لكم كلَّ عظم ذُكِرَ اسم الله عليه يقعُ في أيديكم أوفر ما يكونُ لحاً، وكلَّ بعرة علف لدوابّكم» فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «فلا تستنجُوا بها فإنها طعامُ أخوانكم» (11). وفي صحيح البخاري وغيره عن أبي هريرة رضي الله عنه «أنه كان عملُ مع النبي صلى الله عليه وسلم إداوةً لوضوئِه وحاجتِه، فبينا هو يتبعه بها قال: «من هذا؟» قلت: أنا أبو هريرة، قال: «ابغنى أحجاراً استنفض (11) بها، ولا تأتني

<sup>(</sup>٥٨) الرجيع: الروث والعذرة.

<sup>(</sup>٥٩) حديث صحيح، رواه مسلم في باب «الاستطابة» رقم الحديث ٢٦٢.

<sup>(</sup>٦٠) حديث صحيح، رواه مسلم، في باب «الاستطابة» رقم ٢٦٣.

<sup>(</sup>٦١) حديث صحيح، رواه مسلم برقم ٤٥٠ وقد سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦٢) استنفض بها: أي أتنظف بها.

بعظم ولا بروثة التيتُهُ بأحجارٍ أحملها في طرف ثوبي حتى وضعتُ إلى جنبهِ، ثم انصرفتُ حتى إذا فرغ مشيت، فقلت: ما بالُ العظم والروثة؟ قال: «هما من طعام الجنِّ وإنَّهُ أتاني وفدُ جنِّ نَصِيبينَ \_ ونِعْمَ الجنُّ \_ فسألوني الزاد، فدعوت الله لهم أن لا يمرُّوا بعظم ولا روثة إلا وجدُوا عليها طعاماً "(١٣).

ولما نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الاستنجاء بها يفسد طعام الجن وطعام دوابهم بطريق دوابهم كان هذا تنبيها على النهي عها يفسد طعام الإنس وطعام دوابهم بطريق الأولى، لكن كراهة هذا والنفور عنه ظاهر في فطر الناس، بخلاف العظم والروثة فإنه لا يعرف نجاسة طعام الجن؛ فلهذا جاءت الأحاديث الصحيحة المتعددة بالنهي عنه، وقد ثبت بهذه الأحاديث الصحيحة أنه خاطب الجن وخاطبوه، وقرأ عليهم القرآن وأنهم سألوه الزاد.

وقد ثبت في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنه أنه كان يقول: إن النبي صلى الله عليه وسلم لم ير الجن ولا خاطبهم ولكن أخبره أنهم سمعوا القرآن (٢٤).

وابن عباس قد علم ما دل عليه القرآن من ذلك، ولم يعلم ما علمه ابن مسعود وأبو هريرة وغيرهما، من إتيان الجن إليه ومخاطبته إياهم، وأنه أخبره بذلك في القرآن وأمره أن يُخبر به، وكان ذلك في أول الأمر لما حُرست السهاء وحيل بينهم وبين خبر السهاء، ومُلئت حرساً شديداً. وكان في ذلك من دلائل النبوة ما فيه عبرة، كما قد بُسط في موضع آخر.

<sup>(</sup>٦٣) حديث صحيح، رواه البخاري في فضائل الصحابة ٦١ ورقم الحديث ٣٦٤٦.

<sup>(</sup>٦٤) لم ينكر ابن عباس الجن، وإنها أنكر حديث المشافهة بينهم وبين النبي صلى الله عليه وسلم، وغير أبن عباس يثبت المشافهة منهم عبد الله بن مسعود، وهو حجة على ابن عباس، لأن من حفظ حجة على من لم يحفظ.

وبعد هذا أتوه وقرأ عليهم القرآن، وروى أنه قرأ عليهم سورة الرحمن وصار كلما قال: ﴿ فَيِأْتِي ءَالْآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ قالوا: ولا بشيء من آلائك ربنا نكذب فلك الحمد.

وقد ذكر الله في القرآن من خطاب الثقلين ما يبين هذا الأصل، كقوله تعالى:

﴿ يَهَعْشَرَ أَلِحْنِ وَالْإِنِسِ أَلَا يَأْتِكُو رُسُلٌ مِّنكُو يَقُصُونَ عَلَيْكُو مُسُلٌ مِّنكُو يَقُصُونَ عَلَيْكُو مَسَلًا عَالُواْ شَهِدْنَا عَلَيْكُو مَلَدًا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَيْ أَنفُسِنًا ﴾ (١٠)

وقد أخبر الله عن الجن أنهم قالوا:

﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَالِكٌ كُنَّا طَرَآ بِقَ قِدَدًا ﷺ ﴿ \*\*\*\*\*

أي: مذاهب شتى: مسلون وكفار؛ وأهل سنة وأهل بدعة؛ وقالوا:

﴿ وَأَنَّامِنَّا

الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَلْسِطُونَ فَكَنْ أَسْلَمَ فَأَوْلَنَبِكَ تَحَرَّوْاْ رَسُّكُ اللَّهَ فَأَوْلَنَبِكَ تَحَرَّوْاْ وَسُلَمَ فَأَوْلَنَبِكَ تَحَرَّوْاْ وَالْمَالَقِينَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا شَيْ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا اللّه

<sup>(</sup>٦٥) سورة الأنعام، الآية ١٣٠.

<sup>(</sup>٦٦) سورة الجن، الآية ١١.

<sup>(</sup>٦٧) سورة الجن، الآية ١٥ ـ ١٦

والقاسط: الجائر، يقال: قسط إذا جار وأقسط إذا عدل.

وكافرهم معذب في الآخرة باتفاق العلماء. وأما مؤمنهم فجمهور العلماء على أنه في الجنة، وقد روي: «أنهم يكونون في ربض الجنة يراهم الإنس من حيث لا يرونهم» وهذا القول مأثور عن مالك والشافعي وأحمد وأبي يوسف ومحمد، وقيل: إن ثوابهم النجاة من النار، وهو مأثور عن أبي حنيفة. وقد احتج الجمهور بقوله:

قالوا: فدل ذلك على تأتي الطمث لأن طمث الحور العين إنها يكون في الجنة.

<sup>(</sup>٦٨) سورة الرحمن، آية ٥٦.

#### الفصل الثانسي

# أمر الجن بالمعروف ونهيهم عن المنكر

# صرع الجن للإنسان وكيفية معاملتهم:

وإذا كان الجن أحياء عقلاء مأمورين منهيين لهم ثواب وعقاب، وقد أُرسل اليهم النبي صلى الله عليه وسلم فالواجب على المسلم أن يستعمل فيهم ما يستعمله في الإنس من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله كما شرع الله ورسوله، وكما دعاهم النبي صلى الله عليه وسلم، ويعاملهم إذا اعتدوا بما يُعامل به المعتدون، فيدفع صولهم بما يدفع صول الإنس.

وصرعهم للإنس قد يكون عن شهوة وهوى وعشق، كما يتفق للإنس مع الإنس، وقد يتناكح الإنس والجن ويولد بينهما ولد! وهذا كثير معروف، وقد ذكر العلماء ذلك وتكلموا عليه، وكره أكثر العلماء مناكحة الجن، وقد يكون وهو كثير أو الأكثر عن بغض ومجازاة، مثل أن يؤذيهم بعض الإنس، أو يظنوا أنهم يتعمدوا أذاهم إما ببول على بعضهم، وإما بصب ماء حار، وإما بقتل بعضهم، وإن كان الإنسي لا يعرف ذلك \_ وفي الجن جهل وظلم \_ فيعاقبونه بأكثر مما يستحقه، وقد يكون عن عبث منهم وشر بمثل سفهاء الإنس.

وحينئذ فم كان من الباب الأول<sup>(۱)</sup> فهو من الفواحش التي حرمها الله تعالى، كما حرم ذلك على الإنس وإن كان برضى الأخر، فكيف إذا كان مع كراهته، فإنه

<sup>(</sup>١) أي أن يصرعوا الإنسان عن حب وعشق له، رغبة في مناكحته والزواج منه.

فاحشة وظلم! فيخاطب الجن بذلك ويعرفون أن هذا فاحشة محرمة، أو فاحشة وعدوان، لتقوم الحجة عليهم بذلك، ويعلموا أنه يحكم فيهم بحكم الله ورسوله الذي أرسله إلى جميع الثقلين الإنس والجن.

وما كان من القسم الثاني (٢) فإن كان الإنسي لم يعلم، فيخاطبون بأن هذا لم يعلم، ومن لم يتعمد الأذى لا يستحق العقوبة، وإن كان قد فعل ذلك في داره وملكه عرفوا بأن الدار ملكه فله أن يتصرف فيها بها يجوز، وأنتم ليس لكم أن تمكثوا في ملك الإنس بغير إذنهم، بل لكم ما ليس من مساكن الإنس كالخراب والفلوات، ولمؤذا يوجدون كثيراً في الخراب والفلوات، ويوجدون في مواضع النجاسات كالحهامات والحشوش والمزابل والقهامين والمقابر، والشيوخ الذين تقترن بهم الشياطين وتكون أحوالهم شيطانية لا رحمانية يأوون كثيراً إلى هذه الأماكن التي هي مأوى الشياطين.

وقد جاءت الآثار بالنهي عن الصلاة فيها لأنها مأوى الشياطين، والفقهاء منهم من علل النهي: بكونها مظنة النجاسات، ومنهم من قال: إنه تعبد لا يعقل معناه. والصحيح أن العلة في الحهام وأعطان الإبل ونحو ذلك أنها مأوى الشياطين، وفي المقبرة أن ذلك ذريعة إلى الشرك مع أن المقابر تكون أيضاً مأوى للشياطين.

والمقصود: أن أهل الضلال والبدع الذين فيهم زهد وعبادة على غير الوجه الشرعي، ولهم أحياناً مكاشفات ولهم تأثيرات يأوون كثيراً إلى مواضع الشياطين التي نُبيّ عن الصلاة فيها، لأن الشياطين تتنزل عليهم بها، وتخاطبهم الشياطين ببعض الأمور كما تخاطب الكهان، وكما كانت تدخل في الأصنام وتكلم عابدي

<sup>(</sup>٢) أي أن يصرعوا الإنسان مجازاة على فعله ضدهم كالبول والماء الحار يلقيه عليهم بعلمه أو دون علم منه.

الأصنام وتعينهم في بعض المطالب كها تعين السحرة، وكها تعين عباد الأصنام وعباد الشمس والقمر والكواكب إذا عبدوها بالعبادات التي يظنون أنها تناسبها – من تسبيح لها ولباس وبخور وغير ذلك – فإنه قد تنزل عليهم شياطين يسمونها روحانية الكواكب، وقد تقضي بعض حوائجهم، إما قتل بعض أعدائهم أو إمراضه، وإما جلب بعض من يهوونه، وإما إحضار بعض المال، ولكن الضرر الذي يحصل لهم بذلك أعظم من النفع، بل قد يكون أضعاف أضعاف النفع.

والذين يستخدمون الجن بهذه الأمور يزعم كثير منهم أن سليهان عليه السلام كان يستخدم الجن بها، فإنه قد ذكر غير واحد من علماء السلف أن سليهان عليه السلام لما مات كتبت الشياطين كتب سحر وكفر وجعلتها تحت كرسيه، وقالوا: كان سليهان يستخدم الجن بهذه، فطعن طائفة من أهل الكتاب في سليهان بهذا!! وآخرون قالوا: لولا أن هذا حق جائز لما فعله سليهان؛ فَضَلَّ الفريقان، هؤلاء بقدحهم في سليهان عليه السلام وهؤلاء باتباعهم السحر.

فأنزل الله تعالى في ذلك قوله تعالى:

﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ اللّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبُذَ فَرِيقٌ مِنَ الّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ كِتَبَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (إِنَّ وَاتَبَعُواْ مَا نَتْلُواْ الشَّينِطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّينِطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّينِطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَى الشَّينِطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمُلكِيْنِ بِبَابِلَ هَدُووتَ وَمَدُرُوتَ وَمَا يُعَلِمَانِ مِنْ أَحَدِ الْمُلكِيْنِ بِبَابِلَ هَدُووتَ وَمَدُرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدِ

حَنَّىٰ يَقُولًا إِنِّمَا نَحُنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عِبَنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ عَ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ عَمَنَ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَن اللّهِ وَيَتَعَلّمُونَ مَا لَهُ فِي اللّهِ حَرَّةِ مِنْ خَلَتِي وَلَيْسَ مَا لَهُ وَيَانُواْ يَعْلَمُونَ وَيَ وَلَوْ أَنَّهُمْ عَامَنُواْ مَا مَا لَوْ اللّهِ عَلَيْ وَلَوْ أَنَّهُمْ عَامَنُواْ وَا تَقُواْ لَمُنُواْ يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهِ خَيْرٌ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهِ عَلَيْ وَلَوْ أَنَّهُمْ عَامَنُواْ وَا تَقُواْ لَمَنُواْ يَعْلَمُونَ وَلَيْ وَلَا يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهِ عَلَيْ وَلَوْ أَنَهُمْ عَامَنُواْ وَا تَقُواْ لَمُو بَهُ مِنْ عِندِ اللّهِ خَيْرٌ لَوْكَانُواْ يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهُ مِنْ عَلَيْ وَلَا يَعْلَمُونَ وَيْ اللّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَيَ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَهُ مُنْ عَلَيْ إِلّهُ فَا يَعْلَمُونَ وَيْ إِلَيْ اللّهُ مُعْمُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ عَلَيْ وَاللّهُ وَلَا لَقُولُوا لَعَلَيْهُ وَلَا لَعُنُواْ يَعْلَمُونَ وَلَا لَمُونَا لَا مُعْلَى وَلَوْ الْمَعْمُ وَلَا لَمُنُوا لَعَلَاقًا لَمُونَا لِي عَلَيْ وَلَا لَمُولِكُونَ وَلَا لَمُولُوا لَعَلَمُ وَلَا لَمُولِكُونَ وَلَوْلًا لَعُلُولُوا لَعَلَاقًا لَمُولِكُولُكُونَ وَلَا لَعُلُولُوا لَعُلُولُوا لَا مُعْلَمُولَ فَلَا لَا لَهُ مُنْ عَلَيْكُونَ وَلَا لَعْلَمُونَ وَلَا لِمُولِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ لَا لَا لَهُ مُولِولًا لَمُولِكُولُوا لَلْمُولُولُهُ لَا لِمُولِلْكُولُوا لِللّهُ لَا يَعْلَمُ مِنْ عَلَيْ وَلِمُ لَا لَا لَا لَهُ لِلْمُ لِلْ اللّهُ وَلِمُ لَا لَعُلُولُ لَا مُعْلَمُونَ وَلَواللّهُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ مُولِلْكُولُوا لَمُعْلِقًا لِمُولُولًا لَكُولُوا لِمُعْلَقُولُ وَلَا لَمُولُوا لَلْكُولُوا لَمُ لَلّهُ لَا اللّهُ وَلَوْ أَنْهُمُ لِلْمُ لَا لَا لَهُ فَاللّهُ لَا لَا لَهُولُوا لَا لَمُولُوا لَا لَعُلُولُوا لَمُولُوا لَمُولُوا لَعُلِمُ

بين سبحانه أن هذا لا يضر ولا ينفع، إذ كان النفع هو الخير الخالص أو الراجح، والضرر هو الشر الخالص أو الراجح، وشر هذا إما خالص وإما راجح.

والمقصود: أن الجن إذا اعتدوا على الإنس أخبروا بحكم الله ورسوله وأقيمت عليهم الحجة، وأُمروا بالمعروف ونُهوا عن المنكر، كما يُفعل بالإنس، لأن الله

يقول: ﴿ وَمَا كُمَّا مُعَذِّبِينَ حَتَىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ إِنْ ﴾ (١) وقال تعالى:

﴿ يَنَمَعْشَرَ آبِلْنِ وَٱلْإِنِسِ أَلَرْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ وَسُكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ عَالَمَا ﴾ " عَلَيْكُمْ عَالَمَا ﴾ " عَلَيْكُمْ عَالَمَا ﴾ " .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الأيات ١٠١ – ١٠٣

<sup>(</sup>٤) سورة الأسراء، آية ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية ١٣٠.

ولهذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن قتل حيات البيوت حتى تؤذن ثلاثاً، كما في صحيح مسلم وغيره عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ بالمدينةِ نفراً من الجنِّ قد أسلموا، فمن رأى شيئاً من هذه العوامر فليَّوْذِنْهُ ثلاثاً، فإنْ بدا له بعْدُ فليقْتُلهُ فإنه شيطانً» (1)

وفي صحيح مسلم أيضاً عن أبي السائب مولى هشام بن زهرة أنه دخل على أبي سعيد الخدري في بيته، قال: فوجدته يصلي فجلست أنتظره حتى يقضى صلاته، فسمعت تحريكا في عراجين (٧) في ناحية البيت فالتفت فإذا حية فوثبت لأقتلها، فأشار إليَّ أن أجلس فجلست، فلما انصرف أشار إلى بيتٍ في الدار فقال: أترى هذا البيت؟ فقلت: نعم! فقال: كان فيه فتى منا حديث عهد بعرس، قال: فخرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الخندق، فكان ذلك الفتى يستأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنصاف النهار ويرجع إلى أهله، فاستأذنه يوماً فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خُذ عليكَ سلاحكَ فإني أخشى عليك قُريظةً» فأخذ الرجل سلاحه ثم رجع، فإذا امرأته بين البابين قائمة فأهوى إليها بالرمح ليطعنها به وأصابته غيرة، فقالت: اكْفُفْ عليك رُمُحَكَ وادخل البيت حتى تنظر ما الذي أخرجني!! فدخل فإذا بحية عظيمة منطوية على الفراش، فأهوى إليها بالرمح فانتظمها به، ثم خرج فركزه في الدار فاضطربت عليه، فما يُدرى أيهما كان أسرع موتاً الحية أم الفتى؟ قال: فجئنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرنا له ذلك، وقلنا: ادع الله يجييه لنا، فقال: «استغفروا لصاحبكم» ثُمَّ قال: «إِنَّ بالمدينة جنًّا قد أسلموا فإذا رأيتم منهم شيئاً فآذنوه ثلاثة أيام ، فإن بدا لكم بعد ذلك فأقتلوهُ فإنَّما هو شيطانٌ «<sup>(^)</sup>.

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح، رواه مسلم «باب قتل الحيات ١٣٧» رقم الحديث ٢٢٣٦ وهو إحدى رواياته.

<sup>(</sup>V) عراجين: جمع عرجون، وهو العود الأصفر، والمقصود هنا: الأعواد التي في سقف البيت.

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح، رواه مسلم باب ٣٧ «قتل الحيات» ورقم الحديث ٢٢٣٦.

وفي لفظ آخر لمسلم أيضاً: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «إن لهذه البيوت عوامرَ، فإذا رأيتم شيئاً منها فحرجوا عليه ثلاثاً، فإنْ ذهبَ وإلا فاقتلوه فإنَّهُ كافرٌ» وقال لهم: «اذهبوا فادفِنُوا صاحِبكم»(٩).

وذلك أن قتل الجن بغير حق لا يجوز، كما لا يجوز قتل الإنس بلا حق، والظلم محرم في كل حال. فلا يحل لأحد أن يظلم أحداً ولو كان كافراً، بل قال

تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَا تَعْدِلُواْ آعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِللَّهُ وَأَقْرَبُ لِللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَكُلَّ اللَّهُ وَكُنْ ﴾(١٠).

والجن يتصورون في صور الإنس والبهائم، فيتصورون في صور الحيات والعقارب وغيرها، وفي صور الطير، وفي صور بني آدم، كما أتى الشيطان قريشاً في صورة سراقة بن مالك بن جعشم لما أرادوا الخروج إلى بدر، قال تعالى:

﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَكُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْبَوْمَ مِنَ لَكُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْبَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِي جَارٌ لَكُمُ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئْتَانِ نَكُصَ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِئَ مِ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَىٰ مَا لَا تَرُوْنَ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِي بَرِئَ مِ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَىٰ مَا لَا تَرُوْنَ إِنِّي أَذَىٰ مَا لَا تَرُونَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَديدُ الْعِقَابِ ( اللهُ عَلَىٰ عَقَبَهُ وَاللهُ وَاللهُ شَديدُ الْعِقَابِ ( اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ وَاللهُ مُسَديدُ الْعِقَابِ ( اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَاللهُ مُنْ اللهُ الل

<sup>(</sup>٩) رواية أخرى للحديث السابق رقم ٢٢٣٦.

<sup>(</sup>١٠) سورة المائدة، الآية ٨.

<sup>(</sup>١١) سورة الأنفال، الآية ٤٨.

وكم روى أنه تصور في صورة شيخ نجدي لما اجتمعوا بدار الندوة هل يقتلوا الرسول أو يجبسوه أو يخرجوه؟ كما قال تبارك وتعالى:

﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ (﴿ وَإِذْ يَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرًا لَمُنكِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

فإذا كان حيات البيوت قد تكون جنا فَتُؤذن ثلاثاً فإن ذهبت وإلا قُتلت، فإنها إن كانت حية قُتلت، وإن كانت جنية فقد أصرت على العدوان بظهورها للإنس في صورة حية تفزعهم بذلك، والعادي هو الصائل الذي يجوز دفعه بها يدفع ضرره ولو كان قتلاً.

وأما قتلهم بدون سبب يبيح ذلك فلا يجوز.

وأهل العزائم والأقسام يقسمون على بعضهم ليعينهم على بعض، تارة يبرون قسمه وكثيراً لا يفعلون ذلك، بأن يكون ذلك الجني معظماً عندهم، وليس للمعزم وعزيمته من الحرمة ما يقتضي إعانتهم على ذلك، إذ كان المعزم قد يكون بمنزلة الذي يحلف غيره ويقسم عليه بمن يعظمه وهذا تختلف أحواله، فمن أقسم على الناس ليؤذوا من هو عظيم عندهم لم يلتفتوا إليه وقد يكون ذاك منيعاً، فأحوالهم شبيهة بأحوال الإنس لكن الإنس أعقل وأصدق وأعدل وأوفى بالعهد: والجن أجهل وأكذب وأظلم وأغدر.

<sup>(</sup>١٢) سورة الأنفال، الآية ٣٠.

والمقصود: أن أرباب العزائم مع كون عزائمهم تشتمل على شرك وكفر لا تجوز العزيمة والقسم به، فهم كثيراً ما يعجزون عن دفع الجني، وكثيراً ما تسخر منهم الجن إذا طلبوا منهم قتل الجني الصارع للإنس أو حبسه، فيخيلوا إليهم أنهم قتلوه أو حبسوه ويكون ذلك تخييلاً وكذباً، هذا إذا كان الذي يرى ما يخيلونه صادقاً في الرؤية، فإن عامة ما يعرفونه لمن يريدون تعريفه إما بالمكاشفة والمخاطبة، إن كان من جنس عباد المشركين وأهل الكتاب ومبتدعة المسلمين الذين تضلهم الجن والشياطين، وإما ما يظهرونه لأهل العزائم والأقسام أنهم يمثلون ما يريدون تعريفه، فإذا رأى المثال أخبر عن ذلك وقد يعرف أنه مثال، وقد يوهمونه أنه نفس المرئي، وإذا أرادوا سماع كلام من يناديه من مكان بعيد مثل من يستغيث ببعض العباد الضالين من المشركين وأهل الكتاب وأهل الجهل من عباد المسلمين، إذا استغاث به بعض محبيه فقال: يا سيدي فلان! فإن الجني يخاطبه بمثل صوت ذلك الإنسي، فإذا رد الشيخ عليه الخطاب أجاب ذلك الإنسي بمثل ذلك الصوت، وهذا وقع لعدد كثير أعرف منهم طائفة.

#### الفصل الثالبث

# تلبيس الجن على أهل الضلال

# تلبيس الجن على أهل الضلال:

وكثيراً ما يتصور الشيطان بصورة المدعو المنادى المستغاث به إذا كان ميتاً. وكذلك قد يكون حياً ولا يشعر بالذي ناداه، بل يتصور الشيطان بصورته، فيظن المشرك الضال المستغيث بذلك الشخص أن الشخص نفسه أجابه وإنها هو الشيطان، وهذا يقع للكفار المستغيثين بمن يحسنون به الظن من الأموات والأحياء، كالنصارى المستغيثين بجرجس وغيره من قداديسهم، ويقع لأهل الشرك والضلال من المنتسبين إلى الإسلام الذين يستغيثون بالموتى والغائبين، يتصور لهم الشيطان في صورة ذلك المستغاث به وهو لا يشعر.

وأعرف عدداً كثيراً وقع لهم في عدة أشخاص يقول لي كل من الأشخاص: إني لم أعرف إن هذا استغاث بي، والمستغيث قد رأى ذلك الذي هو على صورة هذا، وما أعتقد أنه إلا هذا. وذكر لي غير واحد أنهم استغاثوا بي، كل يذكر قصة غير قصة صاحبه، فأخبرت كلاً منهم إني لم أُجب أحداً منهم ولا علمت باستغاثته، فقيل: هذا يكون ملكاً، فقلت: الملك لا يغيث المشرك، إنها هو شيطان أراد أن يضله.

وكذلك يتصور بصورته ويقف بعرفات، فيظن من يحسن به الظن أنه وقف بعرفات، وكثير منهم حمله الشيطان إلى عرفات أو غيرها من الحرم، فيتجاوز الميقات بلا إحرام ولا تلبية، ولا يطوف بالبيت ولا بالصفا والمروة، وفيهم من لا يعبر مكة،

وفيهم من يقف بعرفات ويرجع ولا يرمي الجهار، إلى أمثال ذلك من الأمور التي يضلهم بها الشيطان حيث فعلوا ما هو منهي عنه في الشرع، إما محرم وإما مكروه ليس بواجب ولا مستحب، وقد زين لهم الشيطان أن هذا من كرامات الصالحين، وهو من تلبيس الشيطان.

فإن الله لا يُعبد إلا بها هو واجب أو مستحب، وكل من عبد عبادة ليست واجبة ولا مستحبة وظنها واجبة أو مستحبة فإنها زين ذلك له الشيطان، وإن قُدِّر أنه عُفى عنه لحسن قصده واجتهاده، لكن ليس هذا مما يكرم الله به أولياءه المتقين، إذ ليس في فعل المحرمات والمكروهات إكرام، بل الإكرام حفظه من ذلك ومنعه منه، فإن ذلك ينقصه ولا يزيده، وإن لم يعاقب عليه بالعذاب فلابد أن يخفضه عها كان، ويخفض أتباعه الذين يمدحون هذه الحال ويعظمون صاحبها، فان مدح المحرمات والمكروهات وتعظيم صاحبها هو من الضلال عن سبيل الله، وكلما ازداد المعبد في البدع اجتهاداً ازداد من الله بعداً لأنها تخرجه عن سبيل الله؛ سبيل الذين أنعم الله عليه من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين إلى بعض سبيل المغضوب عليهم والضالين.

#### الفصسل الرابسع

# استحباب ووجوب دفع أذى الجن

#### وجوب نصر الإنسان المصروع:

إذا عُرف الأصل في هذا الباب فنقول: يجوز بل يستحب وقد يجب أن يُذب عن المظلوم وأن يُنصر؛ فإن نصر المظلوم مأمور به بحسب الإمكان، وفي الصحيحين حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: أمرنا النبي صلى الله عليه وسلم بسبع ونهانا عن سبع : «أمرنا بعيادة المريض ، واتباع الجنازة ، وتشميت العاطس ، وابرار القسم أو المقسم ، ونصر المظلوم ، وإجابة الداعي ، وإفشاء السلام . ونهانا عن خواتيم أو تختم الذهب؛ وعن شرب بالفضة ؛ وعن المياثر ، وعن القسي ، ولبس الحرير ؛ والاستبرق ، والديباج »(۱) ، وفي الصحيح عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً ، قلت : يا رسول الله ! أنصره مظلوماً فكيف أنصره ظالماً؟ قال : تمنعه من الظلم ، فذلك نصر ك إياه »(۱) .

وأيضاً ففيه تفريج كربة هذا المظلوم. وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «مَنْ نفَّسَ عن مؤمنٍ كُربةً من

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح رواه البخاري في الجنائز رقم ۱۱۸۲ ولفظه عنده «أمر النبي صلى الله عليه وسلم بسبع ونهانا عن سبع: أمرنا باتباع الجنائز، وعيادة المريض، وإجابة الداعي، ونصر المظلوم، وإبرار القسم، ورد السلام، وتشميت العاطس، ونهانا عن: آنية الفضة، وخاتم الذهب، والحرير والديباج والقسى والاستبرق».

ورواه الترمذي في الأدب والنسائي في الجنائز.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح، رواه البخاري وأحمد والترمذي، راجع صحيح الجامع رقم ١٥٠٢.

كُرَبِ الدُّنيا نَفَّسَ الله عنه كُربةً من كربِ يوم القيامةِ، ومن يسَّرَ على مُعْسِرٍ يَسَّرَ الله عَليه في الدُّنيا والآخرة، والله في اللهُ عليه في الدُّنيا والآخرة، والله في عونِ العبدُ في عونِ أخيه»(")!

وفي صحيح مسلم أيضاً عن جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما سُئل عن الرقى قال: «من استطاع منكم أنْ ينفع أخاهُ فليفعلْ»(3).

لكن ينصر بالعدل كها أمر الله ورسوله، مثل الأدعية والأذكار الشرعية، ومثل أمر الجني ونهيه كها يُؤمر الإنسي ويُنهى، ويجوز من ذلك ما يجوز مثله في حق الإنسي، مثل أن يحتاج إلى انتهار الجني وتهديده ولعنه وسبه، كها ثبت في صحيح مسلم عن أبي الدرداء قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم فسمعناه يقول: «أعوذُ بالله منك ثم قال: «ألعنك بلعنة الله» ثلاثاً، وبسط يده كأنه يتناول شيئاً، فلها فرغ من الصلاة قلنا: يا رسول الله! قد سمعناك تقولُ في الصلاة شيئاً لم نسمَعْك تقوله قبل ذلك، ورأيناك بسطت يدك! قال: «إنَّ عدُوَّ الله إبليس جاء بشهاب من نارٍ ليجعَله في وجهي فقلت: أعوذُ بالله منك ثلاث مرات، ثم قلت: العنك بلعنة الله التامَّة فلم يستأخر، ثلاث مرات، ثم أردت أخذَه، ووالله لولا دعوة أخينا سليمان لأصبح مُونَقاً يلعبُ به ولدانُ أهل المدينة» (٥٠).

ففي هذا الحديث الاستعادة منه ولعنته بلعنة الله، ولم يستأخر بذلك فمد يده إليه، وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الشيطان عرض لي فشد عليَّ ليقطع الصلاة عليَّ، فأمكنني الله منه فَذَكرت قول فَذَكرت قول

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح، رواه مسلم في باب «فضل الاجتماع على تلاوة القرآن والذكر »رقم ٢٦٩٩.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح، رواه مسلم في « باب استحباب الرقية ، رقم ٢١٩٩.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح، رواه مسلم في باب «جواز لعن الشيطان أثناء الصلاة» رقم ٥٤١.

<sup>(</sup>٦) فذعته: أي أمسكت به لأخنقه.

أخي سليهان ﴿رب أغفر لي وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي ﴾ فرده الله خاسئاً »(٧).

فهذا الحديث يوافق الأول ويفسره، وقوله «ذعته» أي: خنقته، فبين أن مد الله اليد كان لخنقه، وهذا دفع لعدوانه بالفعل وهو الخنق، وبه اندفع عدوانه فرده الله خاسئاً.

وأما الزيادة: وهو ربطه إلى السارية فهو من باب التصرف الملكي الذي تركه لسليهان، فإن نبينا صلى الله عليه وسلم كان يتصرف في الجنّ كتصرفه في الإنس، تصرف عبد رسول، يأمرهم بعبادة الله وطاعته لا يتصرف لأمر يرجع إليه وهو التصرف الملكي، فإنه كان عبداً رسولا وسليهان نبي ملك، والعبد الرسول أفضل من النبي الملك، كها أن السابقين المقربين أفضل من عموم الأبرار أصحاب اليمين، وقد روى النسائي على شرط البخاري عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي فأتاه الشيطان، فأخذه فصرعه فخنقه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلي فأتاه الشيطان، فأخذه فصرعه ولولا دعوة سُليهان لأصبح موثقاً عليه وسلم: «حتى وجدت برد لسانه على يدي، ولولا دعوة سُليهان لأصبح موثقاً حتى يراه الناس».

ورواه أحمد وأبو داود من حديث أبي سعيد، وفيه: «فأهويت بيدي، فها زلت أخنقه حتى وجدت برد لعابه بين أصبعي هاتين: الإبهام والتي تليها»، وهذا فعله في الصلاة، وهذا مما احتج به العلماء على جواز مثل هذا في الصلاة، وهو كدفع المار، وقتل الأسودين، والصلاة حال المسايفة.

وقد تنازع العلماء في شيطان الجنّ إذا مر بين يدي المصلي: هل يقطع؟ على قولين هما قولان في مذهب أحمد، كما ذكرهما ابن حامد وغيره:

<sup>(</sup>V) حديث صحيح، رواه مسلم بألفاظ قريبة مما ذكر شيح الإسلام رقم الحديث ٥٤١.

أحدهما: يقطع لهذا الحديث: ولقوله لما أخبر أن مرور الكلب الأسود يقطع الصلاة: «الكلب الأسود شيطان» (^^)، فعلل بأنه شيطان، وهو كها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فإن الكلب الأسود شيطان الكلاب، والجن تتصور بصورته كثيراً، وكذلك بصورة القط الأسود؛ لأن السواد أجمع للقوى الشيطانية من غيره، وفيه قوة الحرارة.

ومما يتقرب به إلى الجن الذبائع: فإن من الناس من يذبح للجن وهو من الشرك الذي حرمه الله ورسوله، وروى أنه نهى عن ذبائح الجن، وإذا برىء المصاب بالدعاء والذكر وأمر الجن ونهيهم وانتهارهم وسبهم ولعنهم ونحو ذلك من الكلام حصل المقصود، وإن كان ذلك يتضمن مرض طائفة من الجن أو موتهم فهم الظالمون لأنفسهم، إذا كان الراقي الداعي المعالج لم يتعد عليهم كما يتعدى عليهم كثير من أهل العزائم، فيأمرون بقتل من لا يجوز قتله، وقد يحبسون من لا يحتاج إلى حبسه، ولهذا قد تقاتلهم الجن على ذلك، ففيهم من تقتله الجن أو تمرضه، وفيهم من يفعل ذلك بأهله وأولاده أو دوابه.

وأما من سلك في دفع عداوتهم مسلك العدل الذي أمر الله به ورسوله فإنه لم يظلمهم، بل هو مطيع لله ورسوله في نصر المظلوم وإغاثة الملهوف، والتنفيس عن المكروب بالطريق الشرعي التي ليس فيها شرك بالخالق ولا ظلم للمخلوق، ومثل هذا لا تؤذيه الجن، وإما لمعرفتهم بأنه عادل، وإما لعجزهم عنه؛ وإن كان الجن من العفاريت وهو ضعيف فقد تؤذيه، فينبغي لمثل هذا أن يحترز بقراءة العوذ، مثل آية الكرسي والمعوذات، والصلاة، والدعاء، ونحو ذلك مما يقوي الإيمان ويجنب الذنوب التي بها يسلطون عليه، فإنه مجاهد في سبيل الله، وهذا من أعظم

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح، أخرجه مسلم عن أبي ذر رضي الله عنه، باب قدر ما يستر المصلي، رقم ٥١٠.

الجهاد، فليحذر أن ينصر العدو عليه بذنوبه، وإن كان الأمر فوق قدرته فلا يكلف الله نفساً إلا وسعها، فلا يتعرض من البلاء لما لا يطيق.

ومن أعظم ما ينتصر به عليهم آية الكرسي، فقد ثبت في صحيح البخاري حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: وكلني رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكاة رمضان، فأتاني آت فجعل يحثو من الطعام، فأخذته وقلت لأرفعنك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: إنى محتاجٌ وعليَّ عيال ولي حاجة شديدة، قال: فخليتُ عنه، فأصبحت، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أبا هريرة! ما فعلَ أسيرُكَ البارحة؟ " قلت: يا رسول الله! شكى حاجة شديدة وعيالًا فرحمته وخليت سبيله ، قال «أما إنَّهُ قد كذَّبكَ وسيعودُ » فعرفت أنه سيعود لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّهُ سيعودُ» فرصدته، فجاء يحثو من الطعام فأخذته، فقلت: لأرفعنُّك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: دعني فإن محتاج وعليَّ عيال لا أعود، فرحمتُهُ فخليتُ سبيلَهُ، فأصبحتُ، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أبا هريرة ما فعل أسرُك؟» قلت: يا رسول الله شكى حاجة وعيالا فرحمته فخليت سبيله قال: «أما إنَّهُ قد كذَّبَكَ وسيعودُ» فرصدته الثالثة، فجاء يحثو من الطعام فأخذته، فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا آخر ثلاث مرات، تزعم لاتعود ثم تعود، قال: دعني أُعلِّمُكَ كلماتٍ ينفعك الله بها، قلت: ما هنَّ؟ قال: إذا أوديت إلى فراشك فأقرأ آية الكرسي:

# ﴿ اللَّهُ لَا إِلَنَّهُ إِلَّا هُو ۗ ٱلْحَى ٱلْقَيْومُ ﴾(١)

حتى تختم الآية، فإنك لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربنك شيطانٌ حتى تصبح، فخليت سبيله، فأصبحت فقال في رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما فعلَ أسيرُكَ البارحة؟» قلت: يا رسول الله! زعم أنه يعلمنى كلمات

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة، آية ٢٥٥.

ينفعني الله بها فخليت سبيله، قال: «ما هي؟» فذكره، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أمّا إنّه قد صدقَكَ وهو كذوب، تعلمُ مَنْ تُخاطِبُ منذُ ثلاثِ ليال ما أبا هو يرةً؟» قلت: لا، قال: «ذاكَ شيطانٌ» (١٠٠٠).

ومع هذا فقد جرب المجربون الذين لا يحصون كثرة أن لها من التأثير في دفع الشياطين وإبطال أحوالهم ما لا ينضبط من كثرته وقوته، فإن لها تأثيراً عظيها في دفع الشيطان عن نفس الإنسان، وعن المصروع، وعن من تعينه الشياطين، مثل أهل الظلم والغضب وأهل الشهوة والطرب، وأرباب السهاع والمكاء والتصدية، إذا قرئت عليهم بصدق دفعت الشياطين، وبطلت الأمور التي يخيلها الشيطان، ويبطل ما عند أحوان الشياطين من مكاشفة شيطانية وتصرف شيطاني، إذ كانت الشياطين يوحون إلى أوليائهم بأمور يظنها الجهال من كرامات أولياء الله المتقين، وإنها هي من تلبيسات الشياطين على أوليائهم المغضوب عليهم والضالين.

والصائل المعتدي يستحق دفعه سواء كان مسلماً أو كافراً، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «من قُتِلَ دونَ مالِه فهو شهيدٌ، ومن قُتِلَ دونَ دَمِهِ فهو شهيدٌ، ومن قُتِلَ دونَ دَمِهِ فهو شهيدٌ، ومن قُتِلَ دون دينهِ فهو شهيدٌ»(١١)، فإذا كان المظلوم له أن يدفع عن مال المظلوم ولو بقتل الصائل العادي فكيف لا يدفع عن عقله وبدنه وحرمته؟!

فإن الشيطان يفسد عقله ويعاقبه في بدنه، وقد يفعل معه فاحشة أنسي ، وإن لم يندفع إلّا بالقتل جاز قتله.

وأما إسلام صاحبه والتخلي عنه فهو مثل إسلام أمثاله من المظلومين، وهذا فرض على الله عليه القدرة، ففي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه

<sup>(</sup>١٠) حديث صحيح، رواه البخاري، برقم ٢١٨٧.

<sup>(</sup>۱۱) حدیث صحیح، رواه مسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه، باب رقم ۲۲ وحدیث رقم ۱۶۱.

قال: «المسلمُ أخو المسلمِ لا يَظلِمُهُ ولا يسلمهُ»(١٢). فإنْ كان عاجزاً عن ذلك أو هو مشغول بها هو أوجب منه أو قام به غيره لم يجب وإن كان قادراً، وقد تعين عليه ولا يشغله عها هو أوجب منه وجب عليه.

# دخول الجن جسم إنسان ودوافعه وعِلاجه:

وأما قول السائل: هل هذا مشروع؟ فهذا من أفضل الأعمال، وهو من أعمال الأنبياء والصالحين، فإنه مازال الأنبياء والصالحون يدفعون الشياطين عن بني آدم بها أمر الله به ورسوله، كما كان المسيح يفعل ذلك، وكما كان نبينا صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك، فقد روى أحمد في مسنده وأبو داود في سننه من حديث مطر بن عبد الرحمن الأعنق قال: حدثتني أم أبان بنت الوازع بن زارع بن عامر العبدي ؟ عن أبيها أن جدها الزارع انطلق إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فانطلق معه بابن له مجنون \_ أو ابن أخت له \_ قال جدي: فلما قدمنا على رسول الله صلى الله عليه وسلم قلت: إن معى ابناً لي \_ أو ابن أخت لي \_ مجنون، أتيتك به تدعو الله له، قال: «ائتني به» قال: فانطلقت به إليه وهو في الركاب، فأطلقت عنه وألقيت عنه ثياب السفر وألبسته ثوبين حسنين، وأخذت بيده حتى انتهيت به إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: «أدنهُ مني، أجعل ظهرَهُ مما يليني» قال: أخذ بمجامع ثوبه من أعلاه وأسفله، فجعل يضرب ظهره حتى رأيت بياض أبطيه، ويقول «اخرجْ عدوُّ الله!» فأقبل ينظر نظر الصحيح ليس بنظره الأول، ثم أقعده رسول الله صلى الله عليه وسلم بين يديه، فدعا له بهاء فمسح وجهه ودعا له، فلم يكن في الوفد أحد بعد دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم يفضل عليه.

وقال أحمد في المسند: ثنا عبد الله بن نمير؛ عن عثمان بن حكيم ثنا عبد الرحمن بن عبد العزيز؛ عن يعلى بن مرة قال: لقد رأيت من رسول الله صلى الله (١٢) حديث صحيح، رواه مسلم في باب « تحريم الظلم» ورقم ٢٥٧٧ عن سالم عن أبيه.

عليه وسلم ثلاثاً ما رآها أحد قبلي، ولا يراها أحد بعدي، لقد خرجت معه في سفر حتى إذا كنا ببعض الطريق مررنا بامرأة جالسة معها صبي لها، فقالت: يا رسول الله! هذا صبي أصابه بلاء وأصابنا منه بلاء، يُؤخذ في اليوم ما أدري كم مرة، قال: «ناولينيه»، فرفعته إليه فجعله بينه وبين واسطة الرحل، ثم فغر «فاه» فنفث فيه ثلاثاً، وقال: «بسم الله أنا عبد الله اخساً عدو الله» ثم ناولها إياه، فقال: «ألقينا في الرجعة في هذا المكان فأخبرينا ما فعل» قال: فذهبنا ورجعنا فوجدناها في ذلك المكان معها شياه ثلاث، فقال: «ما فعل صبيك؟» فقالت: والذي بعثك بالحق ما حسسنا منه شيئاً حتى الساعة فاجترر هذه الغنم، قال: انزل خذ منها واحدة ورد البقية. وذكر الحديث بتهامه.

ثنا وكيع قال: ثنا الأعمش؛ عن المنهال بن عمرو؛ عن يعلى بن مرة؛ عن أبيه قال وكيع: مرة يعنى الثقفي؛ ولم يقل؛ مرة عن أبيه: أن امرأة جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم: هنال النبي صلى الله عليه وسلم: «اخرج عدو الله أنا رسول الله»، قال: فبرأ، قال: فأهدت إليه كبشين وشيئاً من أقط وشيئاً من سمن قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خذ الأقط والسمن، وخذ أحد الكبشين ورد عليها الآخر».

ثنا عبد الرزاق أخبرنا معمر: عن عطاء بن السائب؛ عن عبد الله بن حفص، عن يعلى بن مرة الثقفي قال: ثلاثة أشياء رأيتهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكر الحديث، وفيه قال: ثم سرنا فمررنا بهاء فأتته امرأة بابن لها به جُنَّة، فأخذ النبي صلى الله عليه وسلم بمنخره فقال: «اخرج إنى محمد رسول الله» قال: ثم سرنا فلها رجعنا من سفرنا مررنا بذلك الماء فأتته المرأة بجزر (١٣) ولبن،

<sup>(</sup>١٣) الجزور من الإِبل يقع على الذكر والأنثى والجمع جُزُر.

فأمرها أن ترد الجزر وأمر أصحابه فشربوا من اللبن، فسألها عن الصبي فقالت: والذي بعثك بالحق ما رأينا منه ريباً بعدك.

ولو قدر أنه لم ينقل ذلك لكون مثله لم يقع عند الأنبياء؛ لكون الشياطين لم تكن تقدر تفعل ذلك عند الأنبياء وفعلت ذلك عندنا، فقد أمرنا الله ورسوله من نصر المظلوم والتنفيس عن المكروب ونفع المسلم بها يتناول ذلك.

وقد ثبت في الصحيحين حديث الذين رقوا بالفاتحة، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «وما أدراك أنها رقية» (١٤)، وأذن لهم في أخذ الجعل على شفاء اللديغ بالرقية.

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم للشيطان الذي أراد قطع صلاته: «أعوذ بالله منك، ألعنك بلعنة الله التامة» ثلاث مرات (١٥٠).

وهذا كدفع ظالمي الإنس من الكفار والفجار؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وإن كانوا لم يروا الترك ولم يكونوا يرمون بالقسي الفارسية ونحوها مما يحتاج إليه في قتال، فقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه أمر بقتالهم، وأخبر أن أمته ستقاتلهم، ومعلوم أن قتالهم النافع إنها هو بالقسي الفارسية، ولو قوتلوا

<sup>(</sup>١٤) حديث صحيح، رواه البخاري برقم ٤٧٢١ ومسلم برقم ٢٢٠١، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، أن ناساً من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كانوا في سفر، فمروا بحي من أحياء العرب، فاستضافوهم فلم يُضيفُوهم، فقالوا لهم: هل فيكم راقٍ؟ فإن سيد الحي لديغ أو مصاب، فقال رجل منهم: نعم! فأتاه فرقاه بفاتحة الكتاب، فبرأ فأعطي قطيعاً من غنم، فأبى أن يقبلها وقال: حتى أذكر ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم، فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فذكر ذلك له. فقال: يا رسول الله! ما رقيت إلا بفاتحة الكتاب، فتبسم وقال: «وما أدراك أنّها رُقية؟» ثم قال «خذوا منهم واضربوا لي بسهم معكم».

<sup>(</sup>١٥) حديث صحيح، رواه مسلم في باب جواز لعن الشيطان أثناء الصلاة برقم ٥٤١، وقد ورد الحديث بكامله في الصفحات السابقة.

بالقسي العربية التي تشبه قوس القطن لم تغن شيئاً؛ بل استطالوا على المسلمين بقوة رميهم، فلابد من قتالهم بها يقهرهم.

وقد قال بعض المسلمين لعمر بن الخطاب رضي الله عنه: إن العدو إذا رأيناهم قد لبسوا الحرير وجدنا في قلوبنا روعة ، فقال: وأنتم فالبسوا كما لبسوا.

وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه في عمرة القضية بالرمل والاضطباع؛ ليرى المشركين قوتهم، وإن لم يكن هذا مشروعاً قبل هذا، فَفُعلَ لأجل الجهاد ما لم يكن مشروعاً بدون ذلك.

ولهذا قد يحتاج في إبراء المصروع ودفع الجن عنه إلى الضرب، فيضرب ضرباً كثيراً جداً، والضرب إنها يقع على الجني ولا يحس به المصروع، حتى يفيق المصروع ويخبر أنه لم يحس بشيء من ذلك، ولا يؤثر في بدنه، ويكون قد ضرب بعصاً قوية على رجليه نحو ثلاثهائة أو أربعهائة ضربة وأكثر وأقل، بحيث لو كان على الإنسي لقتله، وإنها هو على الجني والجني يصيح ويصرخ، ويحدث الحاضرين بأمور متعددة كما قد فعلنا نحن هذا وجربناه مرات كثيرة يطول وصفها بحضرة خلق كثيرين.

وأما الاستعانة عليهم بها يُقال ويُكتب مما لا يعرف معناه فلا يشرع، لا سيها إن كان فيه شرك؛ فإن ذلك محرم.

وعامة ما يقوله أهل العزائم فيه شرك، وقد يقرأون مع ذلك شيئاً من القرآن ويظهرونه، ويكتمون ما يقولونه من الشرك، وفي الاستشفاء بها شرعه الله ورسوله ما يغني عن الشرك وأهله.

والمسلمون وإن تنازعوا في جواز التداوي بالمحرمات كالميتة والخنزير، فلا يتنازعون في أن الكفر والشرك لا يجوز التداوي به بحال؛ لأن ذلك محرم في كل حال، وليس هذا كالتكلم به عند الإكراه؛ فإن ذلك إنها يجوز إذا كان قلبه مطمئناً

بالإيهان، والتكلم به إنها يؤثر إذا كان بقلب صاحبه، ولو تكلم به مع طمأنينة قلبه بالإيهان لم يؤثر.

والشيطان إذا عرف أن صاحبه مستخف بالعزائم لم يساعده، وأيضاً فإن المكره مضطر إلى التكلم به ولا ضرورة إلى إبراء المصاب به لوجهين:

أحدهما: أنه قد لا يؤثر أكثر مما يؤثر من يعالج بالعزائم فلا يؤثر بل يزيده شراً.

والثاني: أن في ألحق ما يغني عن الباطل.

والناس في هذا الباب ثلاثة أصناف:

١ \_ قوم يكذبون بدخول الجني في الإنس.

٢ \_ وقوم يدفعون ذلك بالعزائم المذمومة.

فهؤلاء يكذبون بالموجود وهؤلاء يعصون بل يكفرون بالمعبود.

٣ \_ والأمة الوسط تصدق بالحق الموجود، وتؤمن بالإله الواحد المعبود، وبعبادته ودعائه وذكره وأسمائه وكلامه، فتدفع شياطين الإنس والجن.

وأما سؤال الجن وسؤال من يسألهم فهذا إن كان على وجه التصديق لهم في كل ما يخبرون به والتعظيم للمسئول فهو حرام، كما ثبت في صحيح مسلم وغيره عن معاوية بن الحكم السُّلَميِّ قال: قلت: يا رسول الله! أموراً كنا نصنعُها في الجاهلية، كنا نأتي الكهان، قال: «فلا تأتوا الكهان»(١١)، وفي صحيح مسلم أيضاً عن عبيد الله؛ عن نافع؛ عن صفية؛ عن بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم؛ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يوماً»(١١).

<sup>(</sup>١٦) حديث صحيح، رواه مسلم في باب ٣٥ تحريم الكهانة وإتيان الكهان وبرقم ٥٣٧.

<sup>(</sup>١٧) حديث صحيح، رواه مسلم في باب ٣٥ تحريم الكهانة وإتيان الكهان وبرقم ٢٢٣٠.

وأما إن كان يسأل المسئول ليمتحن حاله ويختبر باطن أمره وعنده ما يميز به صدقه من كذبه فهذا جائز، كما ثبت في الصحيحين: «أن النبي صلى الله عليه وسلم سأل ابن صياد فقال: «ما يأتيك؟» فقال: يأتيني صادق وكاذب، قال: «ما ترى؟» قال: أرى عرشاً على الماء، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ترى عرش إبليس على البحر»، قال: «فإني قد خبأت لك خبيئاً»، قال: الدخ الدخ، قال: «اخساً فلن تعدو قدرك فإنها أنت من أخوان الكهان» (١٨).

وكذلك إذا كان يسمع ما يقولونه ويخبرون به عن الجن، كما يسمع المسلمون ما يقول الكفار والفجار ليعرفوا ما عندهم فيعتبروا به، وكما يسمع خبر الفاسق ويتبين ويتثبت فلا يجزم بصدقه ولا كذبه إلاّ ببينة كما قال تعالى:

# ﴿ إِن جَآءَ كُرُّ فَاسِتُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ ﴾(١٩)

وقد ثبت في صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه: كان أهل الكتاب كانوا يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، فإما أن يحدثوكم بحق فتكذبوه، وإما أن يحدثوكم بباطل فتصدقوه، وقولوا:

﴿ قُولُواْ عَامَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ اللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِلَىٰ اللَّهِ وَمَا أُونِي مُوسَىٰ وَ إِسْمَاطِ وَمَا أُونِي مُوسَىٰ

<sup>(</sup>۱۸) حدیث صحیح، رواه البخاري برقم ٥٤٢٦ وفي أماكن كثیرة، رواه مسلم في باب ذكر إبن صیاد رقم ۲۹۲۶ وغیره.

<sup>(</sup>١٩) سورة الحجرات، من الآية ٦.

فقد جاز للمسلمين سماع ما يقولونه ولم يصدقوه ولم يكذبوه.

وقد روى عن أبي موسى الأشعري أنه أبطأ عليه خبر عمر وكان هناك امرأة لها قرين من الجن، فسأله عنه فأخبره أنه ترك عمر يسم (٢٢٦) إبل الصدقة.

وفي خبر آخر أن عمر أرسل جيشاً فقدم شخص إلى المدينة فأخبر إنهم انتصروا على عدوهم، وشاع الخبر، فسأل عمر عن ذلك فذكر له، فقال: هذا أبو الهيثم بريد المسلمين من الجن! وسيأتي بريد الإنس بعد ذلك! فجاء بعد ذلك بعدة أيام.

<sup>(</sup>٢٠) حديث صحيح، رواه البخاري في كتاب التفسير برقم ٤٢١٥.

<sup>(</sup>٢١) سورة البقرة الآية ١٣٦.

<sup>(</sup>٢٢) يسم: يضع علامة.



# الفصل الخامس

# جواز كتابة الرقى وغسلها بالماء وسقيها للمريض

ويجوز أن يكتب للمصاب وغيره من المرضى شيئاً من كتاب الله وذكره بالمداد المباح ويُغسل ويُسقى، كما نص على ذلك أحمد وغيره.

قال عبد الله بن أحمد: قرأت على أبي ثنا يعلى بن عبيد؛ ثنا سفيان؛ عن محمد بن أبي ليلى، عن الحكم؛ عن سعيد بن جبير؛ عن ابن عباس قال: إذا عسر على المرأة ولادتها فليكتب: بسم الله لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله رب العرش العظيم، الحمد لله رب العالمين،

﴿ كَأَنَّهُ مَ يَوْمَ يَرُوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَرْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارِ بَلَكُ فَهَلْ يُهَلَّكُ مَا يُوعَدُونَ لَرْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارِ بَلَكُ فَهَلْ يُهَلَّكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفُلْسِقُونَ (١٤) ﴾ (١).

قال أبي: ثنا أسود بن عامر بإسناده بمعناه؛

<sup>(</sup>١) سورة النازعات، الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، الآية ٣٥.

وقال: يكتب في إناء نظيف فيسقى، قال أبي: وزاد فيه وكيع فتسقى وينضح ما دون سرتها.

قال عبد الله: رأيت أبي يكتب للمرأة في جام أو شيء نظيف.

وقال أبو عمرو محمد بن أحمد بن حمدان الحيرى: ثنا الحسن بن سفيان النسوي؛ حدثنى عبد الله بن أحمد بن شبويه؛ ثنا علي بن الحسن بن شقيق؛ ثنا عبد الله بن المبارك؛ عن سفيان؛ عن ابن أبي ليلى؛ عن الحكم عن سعيد بن جبير؛ عن ابن عباس قال: إذا عسر على المرأة ولادتها فليكتب: بسم الله لا إله إلا الله العلي العظيم، لا إله إلا الله الحليم الكريم؛ سبحان الله وتعالى رب العرش العظيم؛ والحمد لله رب العالمين،

﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْضُحَلْهَا ۞﴾

﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَرْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَهَارٍ بَلَكُ فَهَلْ يُهَلَّكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَلِيقُونَ ﴿ يَكُنْ فَهَلْ يَهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَلِيقُونَ ﴿ يَكُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

قال على: يكتب في كاغدة فيعلق على عضد المرأة، قال على: قد جربناه فلم نر شيئاً أعجب منه، فإذا وضعت تحله سريعاً ثم تجعله في خرقة أو تحرقه.

آخر كلام شيخ الإِسلام إبن تيمية \_ قدس الله روحه، ونور ضريحه.

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات، الآية ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف، الآية ٣٥.

# الفهــرس

|    | المقدمــة                                                                              |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧  | <ul> <li>١ - الفصل الأول عموم رسالة محمد صلى الله عليه وسلم الى الأنس والجن</li> </ul> |
| ٧  | الإيمان برسالة محمد صلى الله عليه وسلم                                                 |
| ۸  | اثبات وجود الله                                                                        |
| ۲۹ | دلالة القرآن على وجود الجن وشمولهم بالرسالة المحمدية                                   |
| ٣٢ | دلالة السنة على وجود الجن                                                              |
| ۳۷ | ٢ - الفصــل الثاني أمر الجن بالمعروف ونهيهم هن المنكر                                  |
| ۳۷ | صرع الجن للإنسان وكيفية معاملتهم                                                       |
| ٤٥ | ٣ - الفصل الثالث تلبيس الجن على أهل الضلال                                             |
| ٤٧ | ٤ - الفصل الرابع استحباب ووجوب دفع أذى الجن                                            |
| ٤٧ | وجوب نصر الإنسان المصروع                                                               |
| ۳٥ | دخول الجن جُسم إنسان ودوافعه وعلاجه                                                    |
| ٦١ | <ul> <li>و - الفصل الخامس جواز كتابة الرقى وغسلها بالماء وسقيها للمريض</li> </ul>      |